
Woher kommst Du wirklich?
Die Frage nach der Herkunft





Ein herzliches Dankeschön geht an meine beiden 
Mentorinnen und an die Teilnehmerinnen und Teilnehmer 
der Mini-Gruppen Gespräche.





Theoretisch-reflektive 
Auseinandersetzung





INHALTSVERZEICHNIS

07 I EINLEITUNG 

09 I BEGRIFFSERKLÄRUNG
       Literatur

15 I  METHODE – GRUPPENDISKUSSION
       Mini-Gruppen
       Triaden
       Zusammenfassung
       Literatur

21 I ANALYSE – QUALITATIVE INHALTSANALYSE
       Meine Thesen
       Was bedeutet Herkunft?
       Woher kommst Du wirklich?
       Alles Ansichtssache
       Was löst die Frage aus?	
       Literatur

47 I SCHLUSSFOLGERUNGEN
       





EINLEITUNG

„Von wo kommst Du?“ – „Ich komme aus Bern.“
„Nein von wo wirklich?“ – „Ah Ostermundigen.“
„Nein von wo kommst Du ursprünglich?“ „Wo liegen Deine Wurzeln? 
– „Sri Lanka.“

Wie oft habe ich mich in meinem Leben bereits in einer solchen Situation befunden, in 
der mich unbekannte Menschen ohne jeglichen Kontext in der Öffentlichkeit auf meine 
Herkunft angesprochen haben und als sie die erwartete Antwort erhielten, ohne darauf 
einzugehen, mit ihren Beschäftigungen weiterfuhren. Was hatten sie nun von dieser 
Frage, beziehungsweise meiner Antwort? Konnten sie mich nun besser in einer ihrer 
Schubladen einordnen? Auf mich hatten Befragungen dieser Art grosse Auswirkungen. 
Zu Beginn empfand ich sie sehr harmlos. Ich dachte mir immer wieder, die Menschen 
zeigen auf diese Weise ihr Interesse für mich, meine Herkunft, Heimat oder Kultur. Aber 
mit der Zeit, als die Mehrheit nach der von ihnen erwarteten Antwort, dass ich aus Sri 
Lanka stamme, ohne jegliche Bemerkung, ohne auf irgendeine Art darauf zu reagieren, 
weitergingen, wusste ich, dass es hier nicht um Interesse geht oder nicht um diese 
Art von Interesse, wie ich es mir vorgestellt habe. Weshalb ich mir jedes Mal die Frage 
stellte „Was haben sie nun davon?“. 

In meiner Masterthesis ging ich dem Versuch nach, die mit der vermehrten Befragung in 
meinem Kopf entstandenen Fragen und Unsicherheiten zu beantworten, indem ich mich 
mit Menschen aussprach, welche sich bereits in einer ähnlichen Situation befunden 
haben. Deshalb habe ich mit Tamilinnen und Tamilen, die aus Sri Lanka stammen 
Gruppendiskussionen in Form von Mini-Gruppen durchgeführt. Es ging mir darum, 
aufgrund ihrer eigenen Erfahrungen zu erkunden, was ihre Erlebnisse in Bezug zur Frage 
nach ihrer Herkunft sind. Da es mir wichtig ist ein umfassendes Erfahrungsspektrum 
abzudecken und aufzuzeigen wie sich die Frage sowie ihre Auswirkung auf die Befragenden 
über die Jahre verändert hat, habe ich Tamilen aus drei Generationen befragt. Die erste 
Generation besteht aus in Sri Lanka geborene, aber seit mehreren Jahren in der Schweiz 
lebende Tamilinnen und Tamilen. Bei den nächsten zwei Generationen handelt sich um 
in der Schweiz geborene und in der Schweiz lebende Tamilen.

Zunächst werde ich eine Begriffserklärung der zusammenhängenden Begriffe  Ethnizität, 
Heimat, Herkunft, Identität, Kultur, Sprache Tradition und Zugehörigkeit vornehmen, um 
während des Lesens eine Unterscheidung dieser Ausdrücke zu ermöglichen, was die 
Verständlichkeit der Lektüre fördern soll. In einem nächsten Schritt wird die Methodik 
der Mini-Gruppen erläutert und anschliessend folgt die Analyse des Inhalts der 
Gespräche, bei der ich mich an der qualitativen Inhaltsanalyse orientiere. Die während 
den Gruppendiskussionen formulierten Aussagen der Teilnehmenden werden darin 
dargestellt und interpretiert, indem ich sie mit meiner eigenen Erfahrung wie auch mit 
verschiedenen Auszügen aus Literaturen vergleiche und analysiere.

07





BEGRIFFSERKLÄRUNG

In diesem Kapitel werden einzelne Begriffe, welche in den Mini-Gruppengesprächen 
mehrmals Erwähnung fanden, mit Definitionen erklärt. Grund dafür ist, dass viele dieser 
Begriffe zusammenhängen und teilweise sogar im Alltag als Synonyme verwendet werden. 
Um Missverständnisse dieser Art zu verhindern und auch eine bessere Verständlichkeit des 
Textes zu ermöglichen, wird nebst den Begriffserklärungen dem Versuch nachgegangen, 
eine graphische Zusammenstellung all dieser Begriffe darzustellen, um eine Übersicht 
zu ermöglichen wie auch die Zusammenhänge aufzuzeigen. 

HERKUNFT
soziale Verwurzlung

HEIMAT
  örtliche Herkunft

IDENTITÄT

SPRACHE

KULTUR

TRADITION

ZUGEHÖRIGKEIT

ETHNIZITÄT

Darstellung der Begriffszusammenhänge
(Bild: Thushany Iyampillai, 2020).

09



#Ethnizität #ethnisch
„die Kultur- u. Lebensgemeinschaft einer Volksgruppe betreffend, auf sie bezogen“1

Unter Ethnizität ist das Konzept der Selbst- und Fremdzuschreibung für Gruppen 
von Menschen auf der Grundlage soziokultureller Merkmale zu verstehen, das den 
Gruppenmitglieder ein Gefühl von Zugehörigkeit vermitteln soll.2

#Heimat
„Land, Landesteil oder Ort, wo jmd. [geboren und] aufgewachsen ist, woher jmd., etwas 
stammt“
Syn.: Geburtsort, Vaterland (geh., oft emotional)3

Der Begriff Heimat hat mehrere Bedeutungen und kann mit den Wörtern Geburtsort, 
-gegend, -land und Elternhaus gleichgesetzt werden, welches die örtliche Herkunft 
eines Menschen, erworben durch Geburt oder Ansiedlung, darstellt. Sie gilt als Umfeld, 
in welchem die Identität eines Menschen zum ersten Mal konstruiert wird und eine 
besondere Verbindung zwischen Umfeld und Mensch entsteht.4

#Herkunft 
„bestimmter sozialer, nationaler, kultureller Bereich, aus dem jmd. herkommt“
Syn.: Abkunft (geh.), Abstammung5

Im Gegensatz zum geographischen Bezug des Heimatbegriffs hat Herkunft von den 
Vorfahren abgeleitete soziale Verwurzelung einer Person zur Bedeutung. Jedoch 
bestimmen Herkunft wie auch die Heimat die Denk- und Handlungsweisen oftmals über 
ein ganzes Leben hinweg.6

#Identität
„Echtheit einer Person oder Sache, völlige Übereinstimmung mit dem, was sie ist oder 
als was sie bezeichnet wird“7

Obwohl der Begriff Identität in unserer Alltagssprache oft Verwendung findet, bleibt 
die Bedeutung dessen auf Weiteres unklar und unbestimmt. Bei der Identität geht 
es insbesondere darum, einen Menschen als den Selben wiederzuerkennen, wobei 
verschiedene Faktoren wie Name, Herkunft oder besondere Verhaltensweise massgebend 
sind. Jedoch ist zu beachten, dass die Identität einem dauerhaften Prozess unterliegt 
und dabei bewusst oder unbewusst geformt wird.8

1 Dudenredaktion 2010, 356.	
2 Baur, Korte, Löw, Schroer 2008, 56; Vgl. auch OME Lexikon (https://ome-lexikon.uni-oldenburg.de/begriffe/
ethnizitaet, 21.04.2020).	
3 Dudenredaktion 2010, 480.		
4 Vordermayer 2012, 27.	
5 Dudenredaktion 2010, 486.	
6 Rechtslexikon (http://www.rechtslexikon.net/d/heimat-und-herkunft/heimat-und-herkunft.htm, 
20.04.2020).
7 Dudenredaktion 2010, 510.
8 Vordermayer 2012, 11.	

10



#Kultur 
„Gesamtheit der geistigen und künstlerischen Leistungen einer Gemeinschaft als 
Ausdruck menschlicher Höherentwicklung“9

Kultur wird als etwas verstanden, das von allen beziehungsweise fast allen Mitgliedern 
einer sozialen Gruppe oder Kategorie geteilt wird. Sie entsteht durch Kommunikation wie 
auch durch Handlungen und wirkt sich zugleich direkt auf menschliches Handeln aus.10

#Sprache
„System von Zeichen und Lauten, das von Angehörigen einer bestimmten sozialen 
Gemeinschaft (z.B. von einem Volk) in gesprochener und geschriebener Form als Mittel 
zur Verständigung genutzt wird“11

Unter Sprache ist ein komplexes System zu verstehen, welches für die tägliche 
Kommunikation zwischen den Menschen genutzt wird. Sprachforschern zufolge ist sie 
jedoch mehr als nur ein Kommunikationsmittel. Die Sprache spielt in jedem Leben eines 
Menschen sowie für seine Identitätsentwicklung eine entscheidende Rolle, da sie unsere 
Denkweise wie auch Kultur mitprägt.12

#Tradition
„das, was im Hinblick auf Verhaltensweisen, Ideen, Kultur o. Ä. in der Geschichte, von 
Generation zu Generation entwickelt und weitergegeben wird“13

Der Terminus Tradition bezeichnet die Weitergabe von Wertvorstellungen oder 
Verhaltensnormen innerhalb einer Gruppe oder zwischen Generationen, welche mündlich 
oder schriftlich erfolgen kann.14

#Zugehörigkeit #zugehörig
„zu jmdm. oder etwas gehörend, dazugehörend“15

Das Bedürfnis jedes Menschen von der Gesellschaft, in der er lebt, akzeptiert zu 
werden, um darin sozialen Rückhalt und Bestätigung zu finden, welches der eigenen 
Identitätsentwicklung dient, wird als Zugehörigkeit bezeichnet.16

9 Dudenredaktion 2010, 583.
10 Kroeber, Kluckhohn 1952, 181.
11 Dudenredaktion 2010, 876.
12 Auer 2013, 347-348.
13 Dudenredaktion 2010, 933.
14 Ritter, Gründer 1971-2010, 1315-1316; Vgl. auch Regenbogen, Meyer 1998, 668-669.
15 Dudenredaktion 2010, 1129.
16 Lexikon der Psychologie (https://www.spektrum.de/lexikon/psychologie/zugehoerigkeit/17300, 
21.04.2020).	

11



Kühn, Koschel 2017
den GmbH, Springer [Distributor], 2017.w

Literatur
Auer 2013
Sprachwissenschaft. Grammatik - Interaktion – Kognition, hrsg. von Peter Auer, 
Stuttgart: Metzler, 2013.

Bastian 1995
Andrea Bastian, Der Heimat-Begriff. Eine begriffsgeschichtliche Untersuchung 
in verschiedenen Funktionsbereichen der deutschen Sprache, Tübingen: Max 
Niemeyer Verlag, 1995.

Baur, Korte, Löw, Schroer 2008
Handbuch Soziologie, hrsg. von Nina Baur, Hermann Korte, Martina Löw, 
Markus Schroer, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2008.

Dudenredaktion 2010
Das Bedeutungswörterbuch, hrsg. von der Dudenredaktion, Mannheim: 
Dudenverlag, 2010.

Hülz, Kühne, Weber 2019
Martina Hülz, Olaf Kühne, Florian Weber, Heimat. Ein vielfältiges Konstrukt, 
Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden, 2019.

Jaeggi 2014
Eva Jaeggi, Wer bin ich? Frag doch die anderen! Wie Identität entsteht und wie 
sie sich verändert, Bern: H. Huber, 2014.

Kroeber, Kluckhohn 1952
Alfred Kroeber, Clyde Kluckhohn, Culture. A critical rewiew concepts and 
definitions, New York: Random House, 1952.

Lexikon der Psychologie 
https://www.spektrum.de/lexikon/psychologie/zugehoerigkeit/17300, 21.04.2020

OME Lexikon
https://ome-lexikon.uni-oldenburg.de/begriffe/ethnizitaet, 21.04.2020

Rechtslexikon 
http://www.rechtslexikon.net/d/heimat-und-herkunft/heimat-und-herkunft.htm, 
20.04.2020

Regenbogen, Meyer 1998
Wörterbuch der philosophischen Begriffe, hrsg. von Arnim Regenbogen und 

12



Kühn, Koschel 2017
den GmbH, Springer [Distributor], 2017.w

Uwe Meyer, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1998.

Ritter, Gründer 1971-2010
Historisches Wörterbuch der Philosophie, hrsg. von Joachim Ritter und 
Karlfried Gründer, Basel: Schwabe, 1971-2010.

Vordermayer 2012
Verena Vordermayer, Identitätsfalle oder Weltbürgertum? Zur praktischen 
Grundlegung der Migranten-Identität, Wiesbaden: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften, 2012.

13





METHODE – GRUPPENDISKUSSION

In der Praxis findet sich ein weites Feld von Gruppendiskussionen. Die Entscheidung, welche 
Methode zum Einsatz kommt, hängt schlussendlich von der konkreten Forschungsfrage 
und den Vorteilen des jeweiligen Vorgehens ab.17 Aufgrund der Möglichkeit für die 
moderierende Person, sich intensiv mit den einzelnen Teilnehmenden auseinandersetzen 
zu können und ihrer Anwendung bei vor allem sensiblen und tabuisierten Themen, 
entschied ich mich bei der Durchführung der Gruppendiskussion für die Methode der 
Mini-Gruppen.18 Sie diente mir dazu die Teilnehmenden zu Wort kommen zu lassen, um 
mehr über die Erfahrungen, der aus Sri Lanka stammenden Tamilinnen und Tamilen in 
Bezug zur Frage nach ihrer Herkunft zu erfahren. Nach einer schriftlichen Anfrage bei 
meiner Familie und Freunden führte ich am 13. März 2020 eine Gruppendiskussion mit 
Angehörigen der zweiten in der Schweiz lebenden Generation und am 14. März 2020 mit 
Angehörigen der dritten wie auch mit der ersten Generation durch.

Als Hilfsmittel für die Durchführung der Mini-Gruppen habe ich einen Leitfaden mit Fragen 
zu verschiedenen Themen erstellt, um eine ausführliche Beschreibung der Teilnehmenden 
zu ihren Erfahrungen bezüglich der Frage nach der Herkunft zu gewährleisten. Dadurch, 
dass ich in der Rolle der moderierenden Person geblieben bin, um das Vertraute und 
auch Intime zu bewahren, kam es zu unerwarteten Gesprächsverläufen und neuen 
Kategorien. Der Leitfaden sollte nicht den Gesprächsverlauf beeinflussen, da es mir 
wichtig war eine offene Diskussionsrunde zu ermöglichen, in der sich die Anwesenden 
über das bereits Erlebte und ihre Erfahrungen bezüglich ihrer Herkunft untereinander 
austauschen und auch auf das Gesagte gegenseitig reagieren können. Der Leitfaden 
dient allein der Orientierung, sodass alle relevanten Aspekte während der Diskussion 
angesprochen werden. 

17 Kühn, Koschel 2017, 277.	
18 Kepper 1994, 71.	

15



Mini-Gruppen
Bezüglich der Anzahl der Teilnehmenden bei Mini-Gruppen variieren zwar die Angaben 
in den Literatur, jedoch kann als Richtwert drei bis maximal sechs Personen genommen 
werden, was deutlich weniger als bei einer klassischen Gruppendiskussion ist. Für meine 
Mini-Gruppen frage ich jeweils drei Tamilinnen und Tamilen aus einer Generation an.

Eine Mini-Gruppe verursacht im Vergleich zu Gruppendiskussionen mit mehr 
Teilnehmenden weniger Kosten pro Diskussionsrunde, da der Aufwand für die Organisation 
geringer ausfällt. In der Regel spielen Kosten nur bedingt eine Rolle. Vielmehr ist es 
entscheidender eine komprimierte und umfangreiche Diskussion sicher zu stellen und 
unterschiedliche Aspekte eines Themas anzusprechen.19 

„Im Kontext einer Mini-Gruppe haben einzelne Teilnehmer deutlich mehr Raum, eigene 
individuelle Erfahrungen und Haltungen ausführlich auszubreiten, weil insgesamt mehr 
Sprechzeit pro Teilnehmer zur Verfügung steht.”20 

Beim Untersuchen von individuellen Erfahrungen und Erlebnissen eignet sich die 
Durchführung von Mini-Gruppen gegenüber einer Gruppendiskussion besonders, um 
hektische Situationen zu verhindern, in denen den Teilnehmenden zu wenig Redezeit 
bemessen wird und dadurch die moderierende Person in Zeitnöte gerät. Aufgrund der 
geringen Teilnehmerzahl lernen sich die Teilnehmenden schneller kennen und besser 
einschätzen als bei grösseren Gruppen, was zu einer involvierenden und intimen 
Gesprächsatmosphäre führt.21 Aus diesem Grund finden Gruppendiskussionen mit 
geringerer Zuhörerschaft, die eine eher ruhige und gleichmässige Diskussionsatmosphäre 
als Grundlage haben, vor allem bei sensiblen und tabuisierten Themen statt.22 Weshalb 
es aufgrund der höheren Intimität von Vorteil ist, wenn sich die Teilnehmenden bereits 
untereinander kennen, was bei den von mir geplanten Mini-Gruppen der Fall ist. Mini-
Gruppen dieser Art werden auch Freundschaftsgruppen genannt. Ausserdem bringen 
Mini-Gruppen in Bezug auf den gruppendynamischen Effekt ebenfalls Vorteile mit sich. 
Der Rückzug einzelner Teilnehmerinnen und Teilnehmer aus der Diskussion erfolgt in 
Mini-Gruppen selten, da das Ausklinken aus der Diskussion allen Anwesenden umgehend 
auffallen würde.23 

Jedoch sind Mini-Gruppen ebenfalls mit Nachteilen verbunden. In einer grösseren Gruppe 
wird die Bildung einer Wir-Perspektive eher gefördert, aber bei der Mini-Gruppe ist die 
Entstehung einer Wir-Perspektive im Zusammenhang gemeinsamer Erfahrungsräume 
allerdings nicht immer gegeben. Generell ist zu beachten, dass die während der 
Diskussion entstehenden Rollen, die im Zusammenhang mit der Persönlichkeit einzelner 
Teilnehmenden stehen, einen grösseren Einfluss auf den Gesprächsverlauf haben als 
klassische Gruppendiskussionen. Ausserdem besteht die Möglichkeit, dass es schneller 
zu Polarisierungen und insgesamt zu einer Aufheizung des Diskussionsklimas führen 

19 Kühn, Koschel 2017, 278; Vgl. auch Edmonds 1999, 19.	
20 Kühn, Koschel 2017, 278.
21 Kühn, Koschel 2017, 278.	
22 Kühn, Koschel 2017, 278; Vgl. auch Kepper 1994, 71.	
23 Kühn, Koschel 2017, 278.	

16



könnte, wodurch Teilnehmende versuchen könnten von den Gesprächen fern zu bleiben.24 

Triaden
Gruppendiskussionen mit drei Teilnehmenden werden ebenfalls Triaden genannt 
und kamen in den letzten Jahren vermehrt in Anwendung, vor allem im Rahmen 
internationaler Marktforschungsstudien. Ein entscheidender Unterschied zu klassischen 
Gruppendiskussionen ist nicht nur die Anzahl der Teilnehmenden, sondern auch, dass sich 
die Beteiligten gegenseitig kennen dürfen, respektive sollten, was zu einer zunehmenden 
Vertrautheit in der Gruppe führt. Wobei stets versucht wird, den Altersunterschied 
zwischen den Teilnehmenden gering zu halten, um eine konstruktive Atmosphäre 
beizubehalten, in der sich alle als gleichberechtigt erleben können. Vorteile von Triaden 
gegenüber Gruppendiskussionen liegen darin, dass detaillierte Beschreibungen von 
Erfahrungen und Erlebten ermöglicht und Feinheiten besser verdeutlich werden. Des 
Weiteren verfügen die einzelnen Teilnehmerinnen und Teilnehmer über deutlich mehr Zeit 
für die Diskussion. Gleichzeitig regen sich die Teilnehmer, anders als im Einzelinterview, 
wechselseitig an.25 Aufgrund der kleinen Teilnehmerzahl ist allerdings mit weniger 
Variation und wechselseitiger Anregung zu rechnen. Um eine ausreichende Breite von 
Aussagen und Informationen zum Forschungsthema zu erhalten, wird deshalb mehr Zeit 
benötigt als bei klassischen Gruppendiskussionen, da mehrere Gruppendiskussionen 
durchgeführt werden müssen.26 

Zusammenfassung
Mir war bewusst, dass die Methode der Mini- Gruppe, gleich wie andere Diskussionsformen 
auch, Vorteile sowie Nachteile mit sich bringt. Während der Durchführung der einzelnen 
Gruppengespräche gab es einige Momente, welche die in der Literatur erwähnten Punkte 
bezüglich Pros und Contras dieser Methode, unterstützen. 

Die geringe Anzahl an Teilnehmenden eignete sich besonders gut für die Thematik der 
Herkunft, da sensible Themen und persönliche Erfahrungen in einer kleinen Zuhörerschaft 
miteinander geteilt werden. Dass sich die Teilnehmenden bereits untereinander kennen 
war aufgrund der hohen Intimität des Gesprächsinhalt ein grosser Vorteil. Ausserdem 
hatte ich aufgrund der grosszügigen Redezeit pro Teilnehmenden die Möglichkeit, mich 
intensiv mit den Einzelnen auseinandersetzen zu können, in dem allen der nötige Raum 
für eine ausführliche Ausbreitung ihrer Erlebnisse und Meinungen gegeben wurde, 
auch wenn dies nicht immer von allen im gleichen Mass genutzt wurde.27 Auch wenn 
das Ausklinken der Einzelnen von der Diskussion nie erfolgte, gab es einige Momente, 
in denen einzelnen Gruppenmitglieder den Gesprächsverlauf dominierten, in dem sie 
augenblicklich ihre Antwort mitteilten, ohne den anderen die Möglichkeit zu geben, sich 
auszudrücken, indem sie teilweise einen grossen Teil der Sprechzeit beanspruchten oder 
anderen ins Wort fielen. Jedoch kam es nie, wie in den Literaturen erwähnt, zu einer 
Aufheizung der Situation, in der sich Teilnehmende gegen andere wandten. Dies hat 
womöglich damit zu tun, dass sich die Gruppenmitglieder bereits untereinander kannten 

24 Kühn, Koschel 2017, 278.	
25 Kühn, Koschel 2017, 280-281; Vgl. auch Edmonds 1999, 20-21.	
26 Kühn, Koschel 2017, 281; Vgl. auch Edmonds 1999, 22.	
27 Kühn, Koschel 2017, 278; Vgl. auch Kepper 1994, 71.

17



und deshalb eine Vertrautheit in den Gruppen bestand. Aus diesem Grund vertraute ich 
auf die Eigendynamik, wodurch das Vertraute und auch Intime bewahrt bleiben konnte, 
das auf eine Gruppenidentität hinauslief. Nichtsdestotrotz war ein Austausch zwischen 
den einzelnen Teilnehmenden möglich, da sie durch das bereits Gesagte angeregt 
wurden über ihre Erfahrungen und Erlebnisse zu sprechen. Gemäss den Rückmeldungen 
der Teilnehmerinnen und Teilnehmern erkennbar wurde dies von ihnen hochgeschätzt.

Die geringe Teilnehmerzahl hat vielen Literaturen zufolge allerdings den Nachteil, dass 
mit weniger Variationen zu rechnen ist. Dies war ein weiterer Grund warum in den drei 
Mini-Gruppen Gespräche über drei Generationen hinweg durchgeführt wurden, um eine 
ausreichende Breite von Aussagen und Informationen zu meiner Forschungsfrage zu 
erhalten.28 Während den Gesprächen wurde vieles angesprochen, auch sehr viel von 
mir Unerwartetes, was von grossem Vertrauen zeugt und wahrscheinlich auch damit zu 
tun hat, dass es sich dabei um Erzählungen einzelner Aspekte des eigenen Lebenslaufs 
handelt, weshalb es den Teilnehmenden womöglich einfacher fiel, darüber zu sprechen. 

 

28 Kühn, Koschel 2017, 281; Vgl. auch Edmonds 1999, 22.	

Leitfaden
Was versteht ihr unter Herkunft?

Wurde euch jemals die Frage „Von wo kommst Du?“ gestellt? Erzählt über diese 
Situation.

Habt ihr schon einmal eine Person gefragt von wo sie kommt?

Hat sich durch diese Gruppendiskussion eure Haltung bezüglich der Thematik 
der Herkunft geändert?

18



Kühn, Koschel 2017
den GmbH, Springer [Distributor], 2017.w

Literatur
Davis 2017
Christine S. Davis, Focus groups. Applying communication theory through 
design, facilitation and analysis, New York: Routledge, 2017.

Denault 2017
Jean-François Denault, The handbook of market research for life science 
companies, Boca Raton: CRC Press, 2017.

Edmonds 1999
Holly Edmonds, The focus group research handbook, Lincolnwood, Ill.: NTC 
Business Books, 1999.

Kepper 1994
Gaby Kepper, Qualitative Marktforschung. Methoden, Einsatzmöglichkeiten und 
Beurteilungskriterien, Wiesbaden: DUV, 1994.

Krueger, Casey 2015
Richard A. Krueger, Mary Anne Casey, Focus group. A practical guide for applied 
research, Los Angeles: Sage, 2015.

Kühn, Koschel 2017
Thomas Kühn, Kay-Volker Koschel, Gruppendiskussion. Ein Praxis-Handbuch, 
Wiesbaden, Secaucus: Springer Vieweg, in Springer Fachmedien Wiesbaden 
GmbH, Springer [Distributor], 2017.

19





ANALYSE – QUALITATIVE INHALTSANALYSE

Es war mir von Anfang an ein grosses Anliegen für 
die Analyse des Gesprächsinhalts eine interpretative 
Methode anzuwenden, weshalb ich mich für die 
qualitative Inhaltsanalyse entschied. 

Die qualitative Inhaltsanalyse ist die systematische 
Bearbeitung von Materialien, die für die Beantwortung 
der Forschungsfragen von wissenschaftlichen Arbeiten 
angewendet wird. Der deutsche Psychologe Philipp 
Mayring hat dazu ein Modell mit mehreren Schritten 
entwickelt, an das ich mich für die Analyse des 
Diskussionsinhalts orientierte.29

Um meiner Forschungsfrage, was die Frage nach der 
Herkunft in Tamilinnen und Tamilen mit srilankischer 
Herkunft auslöst, habe ich über drei Generationen 
hinweg mit Tamilen Mini- Gruppengespräche geführt, 
die ich mit Tonaufnahmen festhielt. Die mit dem 
Einverständnis der Teilnehmenden gemachten 
Tonaufnahmen wurden in einem weiteren Schritt 
transkribiert, um sie für die Inhaltlich-strukturierende 
qualitative Inhaltsanalyse zu verwenden.
Den Kern der inhaltlich-strukturierenden 
Vorgehensweise bildet die Identifizierung und 
Konzeptualisierung der am Material ausgewählten 
inhaltlichen Aspekten, sowie die systematische 
Beschreibung des Materials im Hinblick auf solche 
Aspekte. Diese Aspekte werden im Zusammenhang 
mit der Forschungsfrage festgelegt und im Verlauf der 
Analyse weiterentwickelt, die zugleich die Struktur des 
Kategoriensystems bilden. Das gesamte Material wird 
anhand des Kategoriensystems kodiert, wobei während 
der Analyse neue Kategorien entstehen können. Der 
letzte Schritt ist die Ergebnisaufbereitung, bei der 
die Forschungsfrage mittels Ergebnisdarstellung und 
Interpretation beantwortet wird.30 

In einem weiteren Schritt werden die 
Gruppendiskussionen anonymisiert. Obwohl die 
Gespräche mit dem Einverständnis der Teilnehmenden 
aufgenommen und für die weitere Arbeit genutzt 
wurden, sind die Diskussionen in einem Vertrauen, 
29 Mayring 2015, 17.
30 Mayring 2015, 97.	

Material 
auswählen

Richtung der 
Analyse festlegen

Form der 
Inhaltsanalyse 

auswählen

Ergebnisse 
interpretieren

Darstellung des Ablaufs
(Bild: Thushany Iyampillai, 2020).

21



dass der moderierenden Person entgegengebracht wurde, entstanden. Aufgrund 
des sehr intimen und persönlichen Gesprächsinhalts werden die Namen wie auch 
kontextspezifische Informationen wie Wohn- oder Arbeitsort durch die Verwendung von 
Pseudonymen anonymisiert, damit nicht während der Rezeption von der Öffentlichkeit 
auf die Teilnehmenden rückgeschlossen werden kann. Nichtsdestotrotz ist es wichtig, 
den Sinnzusammenhang für die Rezipierenden beizubehalten. Die anonymisierten 
Gespräche wurden am Ende den Teilnehmenden zugesandt, um die Befragten aktiv in 
den Forschungsprozess einzubinden, wodurch auf diese Weise das geschenkte Vertrauen 
wertgeschätzt werden soll.31

31 Reichertz 2016, 169-170; Vgl. auch von Unger, Narimani, MBayo 2014, 24-25.

22



Meine Thesen
Die Tamilinnen und Tamilen aus der ersten Generation würden meiner Meinung nach 
bestimmt ihr Geburtsland Sri Lanka auf die Frage nach der Herkunft als Antwort nennen, 
obwohl sie bereits seit mehreren Jahren in der Schweiz leben. Grund dafür ist, dass 
sie in Sri Lanka geboren sind und in einem Alter in die Schweiz immigrierten, wo die 
Sprache, Kultur und Tradition ihres Herkunftslandes sie und ihre Persönlichkeit bereits 
geprägt haben. Deswegen besteht bei Tamilen und Tamilinnen dieser Generation auch 
der Wunsch, ihre Kultur und Traditionen weiterhin auch in der Schweiz zu bewahren 
und an die im Exil geborenen Generationen weiterzugeben. Deswegen versuchen sie mit 
ihresgleichen zu verkehren.

Die Erfahrungen, Auffassungen und Antworten der zweiten, nämlich meiner Generation 
werden vermutlich unterschiedlich ausfallen. Verschiedene Faktoren wie das Geschlecht, 
der Erziehungsstil und auch das Erlebte spielen dabei eine entscheidende Rolle. Aus 
meiner eigenen Erfahrung weiss ich, dass einige Eltern versuchen, die Werte ihrer 
Heimat zu vermitteln, damit ihnen ihre Religion, Kultur und Tradition weiterhin erhalten 
bleiben, und von uns Secondos weitergeführt werden kann. Andererseits versuchen die 
Tamilinnen und Tamilen meiner Generation sich auch an die Lebensweise der Schweiz 
anzupassen, um sich zu integrieren, was dazu führt, dass man das Gefühl hat, in zwei 
Welten zu leben, wodurch man sich zu keiner Kultur zugehörig fühlt. Wiederum gibt es 
auch Tamilinnen und Tamilen, welche diesbezüglich eine andere Einstellung haben und 
sich über ihre Herkunft, wie auch Zugehörigkeit sicher sind.

Die dritte Generation hingegen würde anders auf diese Situation reagieren als die zwei 
Generationen zuvor. Während die Tamilinnen und Tamilen aus der zweiten Generation 
dem Wunsch der Eltern entsprechend sich eher im eigenen gesellschaftlichen Umfeld 
bewegen, verschwindet diese Haltung immer mehr aus der tamilischen Gesellschaft. Das 
Streben nach einem „normalen“ Leben und auch nach Einfachheit leitet sie dazu, sich an 
die hiesige Lebensweise anzupassen und sich zu integrieren, damit ihnen nicht mehr der 
Stempel des Fremden, Komischen oder auch des Andersseins aufgesetzt werden kann.

23



Was bedeutet Herkunft?
Die Frage nach der Herkunft und was sie in den befragten Tamilinnen und Tamilen 
auslöst, bildet die zentrale Fragestellung meiner Arbeit. Aus diesem Grund wurden die 
Teilnehmenden der Mini-Gruppe bereits zu Beginn zur Bedeutung des Begriffs „Herkunft“ 
befragt, um auf diese Weise das Gespräch anzuregen, welches von den Teilnehmerinnen 
und Teilnehmern selbst gesteuert werden sollte.

Während in der Literatur die Bedeutung des Begriffs Herkunft als ein bestimmter 
Bereich, aus dem jemand herkommt, definiert wird variieren die Definitionen der 
Teilnehmenden nicht nur über die Generationen hinweg, sondern auch in den Gruppen 
selbst. Nichtsdestotrotz sind doch einige Übereinstimmungen zu erkennen.32

Die Teilnehmenden, welche zwischen 50 und 59-jährig sind und der ersten Generation 
angehören, hatten zu Beginn noch Mühe, die Bedeutung des Wortes zu benennen, weil 
einige Unsicherheiten zum Begriff selbst herrschten. Anfangs wurde Herkunft von den 
Teilnehmenden zu meinem Erstaunen als etwas bezeichnet, das von einer Generation 
zur anderen Generation, fortlaufend ist. Ich war mir jedoch sicher, dass diejenigen aus 
der ersten Generation bedenkenlos Sri Lanka als ihre Herkunft bezeichnen würden, 
weil sie in diesem Land geboren sind und einen bedeutenden Teil ihres Lebens dort 
verbracht haben. Jedoch im Gegenteil zu meiner Annahme waren die Teilnehmenden 
sogar der Meinung, dass mit Herkunft kein Land gemeint ist. Erst als ich zusätzlich zum 
tamilischen Begriff die deutsche Übersetzung lieferte, entstand eine rege Diskussion 
zur Frage „Was bedeutet Herkunft?“, wobei viele mögliche Bedeutungen des Begriffes 
angesprochen wurden.

Als eine Teilnehmerin die Sprache und die damit verbundene Kultur als wichtiges 
Element für die Herkunft bezeichnete, wurden ebenfalls andere mögliche Bedeutungen 
wie tamilische Herkunft oder tamilische Ethnizität genannt. Auch wenn sich diese 
Antworten von meiner Erwartung unterscheiden, ist es im Nachhinein für mich dennoch 
verständlich, weshalb die Antworten so ausfielen. Tamil ist eine Sprache aus der 
dravidischen Sprachfamilie. Sie wird von Angehörigen des Volks der Tamilen vor allem im 
südindischen Bundesstaat Tamil Nadu und in Sri Lanka als Muttersprache gesprochen. 
Während weltweit Staatsangehörige entsprechend der Landesbezeichnung benannt 
werden, besteht in Sri Lanka trotz der offiziellen Bezeichnung der Einwohner der Insel 
als Sri-Lanker eine Unterscheidung zwischen Tamilen und Singhalesen, die sich durch 
die Sprache Tamil und Singhalam ableitet. Dies ist womöglich ein Grund, warum die 
Teilnehmenden die Sprache als wesentliches Merkmal für die Herkunft bezeichneten, 
da sie als Mittel von Identifikation und Differenzierung gilt. Weshalb nebst der Sprache 
auch die Kultur als wichtiger Punkt Erwähnung findet, denn auch wenn in Indien Tamil 

32 Dudenredaktion 2010, 486.	

„Kultur und Sprache vereint, das würde ich als Herkunft bezeichnen. Ein Land ist 
es nicht. Land ist etwas anderes, aber Herkunft, Tamil, die Sprache ist wichtig und 
nachher die damit verbundene Kultur.“ Kowsalya Kanesamoorthy, 50

24



sprechende Menschen leben, unterscheiden sie sich von denjenigen in Sri Lanka. Nicht 
nur in der Art, wie wir sprechen, denn ähnlich wie im Deutschen gibt es auch in Tamil 
verschiedene Dialekte, sondern ebenso in der Kultur, wie wir essen, denken und uns 
verhalten, vieles weicht von den aus Indien stammenden Tamilen ab. Bei den Tamilinnen 
und Tamilen besteht nicht nur das Bedürfnis, sich von den aus Indien stammenden 
Tamilen unterscheiden zu wollen, sondern vor allem auch von den Singhalesen, was 
womöglich auf den mehrjährigen Bürgerkrieg in Sri Lanka zurückzuführen ist. Aus diesem 
Grund findet die Bezeichnung der Tamilen als Sri-Lanker im Alltag wenig Anwendung.

Deshalb empfinden es die befragten Tamilinnen und Tamilen umso erfreulicher, dass 
sich die in der Schweiz lebenden Menschen die Mühe machen sich zu erkundigen wie 
die korrekte Benennung lautet, um ja nicht in ein Fettnäpfchen zu treten. Dass man 
absichtlich noch nachfragt wie man die Bewohner von Sri Lanka nennt, ob Tamile die 
richtige Bezeichnung ist oder warum es überhaupt diese Unterscheidung gibt, zeugt 
nicht nur von Interesse, sondern auch von Rücksicht wie auch Einfühlsamkeit.

Nicht nur für den Teilnehmenden aus der ersten Generation ist die Sprache sowie 
die Kultur ein wesentlicher Bestandteil der Herkunft. Ein 14-Jähriger aus der dritten 
Generation hat noch deutlicher ausgeführt, dass unter Herkunft nicht nur die Sprache, 
sondern auch die Religion und die Verhaltensweise zu verstehen ist, die unsere Identität 
mitprägt und uns auch von den anderen unterscheidet. 

Meinen Erfahrungen und meinem Empfinden zufolge verkehren die Kinder und Jugendlichen 
aus der dritten Generation, aufgrund des Bestrebens nach Integration, immer weniger mit 
Ihresgleichen, indem viel seltener der Tamilisch- und Religionsunterricht, der Tempel wie 
auch traditionelle Festlichkeiten besucht werden. Nicht nur bei der dritten Generation, 
sondern allgemein, auch bei mir, besteht der Wunsch nach einem normalen Leben, in 
dem man sich nicht ständig zwischen zwei Welten fühlt, wo oft Entscheidungen oft zu 
einem Fehlschuss führen, weil niemals alle zufrieden gestellt werden können. Denn beim 
Versuch sich integrieren zu wollen, kommt es nicht selten vor, dass man die von den 
Eltern mitgegebenen Werte und Traditionen teilweise vernachlässigt, da diese zwei so 
unterschiedlichen, fast schon widersprüchlichen Kulturen nicht parallel bestehen können 
und aus diesem Grund es den meisten schwer fällt eine Balance zu finden. Auch wenn 
das Verlangen besteht, beide Welten zu einer zu vereinen, fühlt man sich manchmal 
trotzdem gezwungen, sich für die eine Seite entscheiden zu müssen. Jedoch haben sich 
in den Gesprächen, im Vergleich zu meinen Hypothesen, andere Ergebnisse ergeben.

Durch die Gespräche wurde mir bewusst, dass die Menschen der jeweiligen Generation 
nicht einer Verallgemeinerung unterzogen werden dürfen. Es lassen sich keine klaren 
Aussagen zu der Einstellung der verschiedenen Generationen bezüglich Kultur und 

„Ich verstehe unter Herkunft unsere Religion, unsere Sprache, unser Verhalten, wie 
wir auf etwas reagieren, auf das andere nicht so reagieren würden und das macht uns 
aus.“ Aravinth Kanagaratnam, 14

25



Tradition formulieren, denn ob diese weitergeführt werden oder nicht, liegt nicht nur 
bei uns selbst, sondern zu einem gewissen Teil auch bei den Eltern. Denn während es 
den Menschen aus der ersten Generation ein grosses Anliegen ist, die von Generation 
zu Generation überlieferten Wertvorstellungen und Verhaltensnormen weiterzuführen, 
verschwindet diese Einstellung mit den Generationen, da man sich stets bemüht, sich 
an das neue Umfeld anzupassen und dabei auch Gewisses adaptiert, in der Hoffnung 
akzeptiert zu werden. 33

Nichtsdestotrotz sind manchen die eigenen Wurzeln immer noch von grosser Bedeutung, 
weshalb sie versuchen, diese den nachfolgenden Generationen weiterzugeben. Grund 
dafür könnte die Angst vor Kulturverlust sein, die durch die Vermischung der tamilischen 
Kultur mit derjenigen der Schweiz entsteht. Weshalb für die Tamilinnen und Tamilen 
die Bewahrung ihrer Religion, Tradition wie auch Muttersprache ein grosses Bedürfnis 
darstellt und sie deshalb diese der nächsten Generation weiterzugeben versuchen.

Während in der ersten und dritten Generation, trotz der grossen Brandbreite von Aussagen 
zur Frage nach der Definition von Herkunft, die Antworten eher ähnlich ausfielen, kam es 
bei der zweiten Gruppe zu einigen Meinungsverschiedenheit. 

Im Gegensatz zur ersten Generation, welche der Meinung war, dass mit Herkunft 
keineswegs ein Land gemeint ist, war die Mehrheit der zweiten Generation der Meinung, 
dass für sie Herkunft das Land ist, von wo die Vorfahren kommen, weshalb sie es sogar als 
Herkunftsland bezeichnen. Ähnlich wie die klassischen Definitionen in Lexika bezeichnet 
den Teilnehmenden zufolge die Herkunft den Ursprung einer Person, woher sie stammt, 
dementsprechend ist damit die von den Vorfahren abgeleitete soziale Verwurzelung 
einer Person zu verstehen.34

Während die Definitionsfrage ohne lang zu überlegen von allen Teilnehmerinnen und 
Teilnehmer beantwortet werden konnte, brachte die Frage, was sie als ihre eigene Herkunft 
nennen würden, abgesehen von der ersten Generation, die mit fester Überzeugung Tamil 
als ihre Herkunft bezeichnete, alle restlichen Teilnehmenden ins Grübeln, so dass sie 
eher der Ansicht waren, dass es keine eindeutige Antwort dafür gibt.

Bei der Frage nach der Bedeutung von Herkunft war sich Aadhavan sicher, dass darunter 
kein Land zu verstehen ist. Aber wenn man ihn fragen würde von wo er komme, würde 
Aadhavan unverzüglich doch ein Land, beziehungsweise zwei Länder nennen, die 
33 Moret, Efionayi, Stants 2007, 14.	 	
34 Dudenredaktion 2010, 486.	

„Herkunft, das ist das Land von dem man kommt. Von dort, wo die Vorfahren sind. Auch 
wenn ich hier geboren bin, ist das nicht mein Herkunftsland.“ Ragavi Vaithilingam, 26

„Wenn mich jemand fragt, wo kommst Du her, dann sage ich Schweiz und Kanada und 
was ist Deine Herkunft ist für mich eine schwierige Frage. Ich kann sie nicht mit einem 
Wort beantworten.“ Aadhavan Kanesamoorthy, 28

26



Schweiz und Kanada. Jedoch für die Benennung der eigenen Herkunft konnte er keine 
eindeutige Antwort geben, nur dass es für ihn auf gar keinen Fall Sri Lanka sei. Dieser 
Meinung waren auch andere Teilnehmende der zweiten Generation. Diejenigen aus der 
dritten Generation haben hingegen zwei Herkünfte genannt und zwar bezeichnen sie 
sich einerseits als Schweizer und andererseits als Tamilen.

Es ist verständlich, warum die Teilnehmenden eher Tamil als ihre Herkunft bezeichnen 
und nicht Sri Lanka. Denn es besteht ein deutlicher Unterschied, sich als Tamil zu 
bezeichnen oder Sri Lanka als die eigene Herkunft anzugeben. Tamil benennt die Kultur, 
die sich aus der Sprache, die wir sprechen, ableitet, aber Sri Lanka als Herkunft oder 
Heimat zu akzeptieren, fällt denjenigen aus der zweiten wie auch dritten Generation 
sehr schwer. Nicht etwa, weil dies nicht unser Geburtsort ist oder weil wir selten bis 
kaum unser sogenanntes Heimatland früher aufgrund des Krieges und jetzt wegen der 
momentanen Lage besuchen. Sogar die dort geborene erste Generation hat noch Mühe, 
als eindeutige Antwort Sri Lanka zu nennen, da Tamilinnen und Tamilen immer noch von 
den ihnen zahlenmässig überlegenen Singhalesen in der eigenen Heimat dominiert und 
unterdrückt werden, weshalb wir Tamilen immer noch als staatenlos gelten.35 Aber auch 
bei der von den Teilnehmenden geäusserten Unterscheidung zwischen Schweizer und 
Tamilen gibt es Schwierigkeiten und zwar, dass sie nicht immer von allen akzeptiert wird. 

Je nach Situation verhält man sich auch anders oder fühlt sich dem einen oder anderen 
mehr zugehörig. Die Leute, mit denen man sich umgibt, beeinflussen dieses Empfinden 
zu einem gewissen Teil mit. Nämlich Aadhavan, der entsprechend seiner Aussage kaum 
tamilische Freunde hat, bezeichnet sich eher als jemand, der aus der Schweiz wie 
auch Kanada stammt und sich an der westlichen Kultur orientiert. Sinthuya und Vimal 
allerdings passen sich vielmehr an die Umgebung an und verhalten sich der Situation 
entsprechend, indem sie wie zwischen zwei Kulturen oder auch Nationalitäten zu 
balancieren versuchen.
In der individuelle Identitätskonstruktion wird dem Umfeld grosse Bedeutung 
beigemessen. Sie ist nicht nur unser Handlungsraum, sondern liefert uns ebenfalls 
das notwendige Material, um uns von unseren Mitmenschen abzugrenzen, indem wir 
aus einem grossen Angebot an Möglichkeiten das wählen, was wir für die Gestaltung 
unserer Identität benötigen. Bei unserer Wahl oder durch die bereits mit der Geburt für 
35 Moret, Efionayi, Stants 2007, 13-14.	

„Ich bin auch der Meinung, dass wir zwei Herkünfte haben. Auch Schweizerin oder 
Tamilin.“ Sinthuya Yogeswaran, 19

„Wenn man jetzt sagt ich bin Schweizer, akzeptieren es die Schweizer nicht und wenn 
man sagt ich bin Tamil, akzeptieren es die Tamilen in Tamil Eelam nicht. Deshalb 
ist es schwierig wie man das ausdrücken will, aber es ist halt wie man sich fühlt. 
Es gibt gewisse Situationen in denen ich komplett wie ein Schweizer reagiere und 
es gibt gewisse Situationen, wo ich mich eher wie ein Tamile verhalte.  [...] Man ist 
eher das, mit dem man sich umgibt, je nach Situation halt.“ Vimal Nadarajah, 20

27



uns getroffene Wahl begegnen wir immer wieder Gleichgesinnten. Hierbei handelt es 
sich um kollektive Identitäten, denen wir freiwillig oder zwangsläufig angehören. Die 
kollektive Identität wird als Gestaltungs- und Gruppierungsmöglichkeit interpretiert, die 
der Mensch in seine Identität integriert.36

36 Vordermayer 2012, 27-28.

28



Woher kommst Du wirklich?
Den meisten Menschen wurde gewiss schon einmal im Leben die Frage „Von wo kommst Du?“ 
gestellt. Je nach Person und auch Situation wird die Frage anders aufgefasst, weshalb die 
Antworten wie auch Reaktionen unterschiedlich ausfallen. Während die einen diese Frage als 
etwas ganz Normales empfinden, haben andere Mühe sie zu beantworten, da sie schlechte 
Erinnerungen in ihnen weckt oder sehen sie sogar als eine weitere Form des Rassismus an. 

Denjenigen aus der ersten Generation werden oft Fragen zu ihrer Herkunft gestellt, jedoch 
häufig mit der Annahme, dass sie aus Indien stammen. Die Teilnehmenden versuchen 
es damit zu begründen, dass Indien, vor allem im Vergleich zu Sri Lanka, ein grosses 
Land ist und deshalb mehr Bekanntheit erfährt.  In Südindien haben die Menschen eine 
ähnliche Hautfarbe oder tragen den Bindi37, wie man ihn auch in Sri Lanka trägt. Aber es 
waren ihnen zufolge nie mit einem rassistischen Hintergrund geäusserte Aussagen, da 
man anschliessend bezüglich den in Sri Lanka existierenden Kulturen und Traditionen 
befragt wurde, was ihrer Meinung nach von Interesse zeugt. 

Kowsalya, die fester Überzeugung ist, dass Befragungen dieser Art nichts mit 
Rassismus zu tun haben, kann es hingegen nicht erdulden, wenn man automatisch 
davon ausgeht, dass sie aus Indien stammt. Denn sie empfindet sich nicht nur als 
Tamilin, sondern als eine aus Sri Lanka stammende Tamilin. Und diese Unterscheidung 
ist ihrer Ansicht nach entscheidend, da Tamilen ebenfalls in Indien leben, aber 
wir uns in vielem wie der Kultur, Tradition, Religion oder schon nur auch der Rolle 
der Frau in der Gesellschaft, wie auch in der Familie von ihnen unterscheiden. 

Obwohl manches fast schon einer Grenzüberschreitung gleichkommt, wenn man zu 
Themen wie Kastensystem oder Zwangsheirat befragt wird, spricht es niemand aus der 
Gruppe der ersten Generation an. Ich weiss nicht, ob es womöglich mit der Dankbarkeit, 
37 Der Bindi ist ein mitten auf der Stirn zwischen den Augenbrauen aufgemalter oder aufgeklebter Punkt, 
der anstelle des dritten Auges angebracht wird.

„Sie fragen kommen Sie aus Indien. Sie fragen das, aber wenn man Sri Lanka sagt, 
verstehen sie es. Aber am Anfang wussten sie nicht einmal wo Sri Lanka liegt, in der 
Zeit als wir kamen.“ Subaharan Kanesamoorthy, 59

„Einerseits fragen sie wegen der Hautfarbe, aber mich haben sie noch nie mit 
rassistischen Absichten gefragt. Du bist schwarz, deshalb von wo kommst Du. Ich habe 
nicht das Gefühl, dass sie deshalb gefragt haben. Ich glaube sie haben einfach gefragt, 
von wo kommst Du, welches Dorf, welches Land.“ Kowsalya Kanesamoorthy, 50

„Ich sage immer, wenn Du fragst, ob ich von Indien bin, habe ich das nicht gern, weil 
Indien und wir sind nicht das Gleiche. Unsere Leute leben einige in Indien, aber ich 
bin Srilanker, ich bin Tamilin. Srilankische Tamilin habe ich am liebsten.“ Kowsalya 
Kanesamoorthy, 50

29



wie es die Teilnehmenden aus der zweiten Generation genannt haben, zusammenhängt, 
dass sie sich einiges gefallen und sagen lassen, da ihnen die Schweiz in dieser schwierigen 
Zeit vieles gegeben hat. Diese Dankbarkeit fand in der Gruppendiskussion mit der ersten 
Generation an vielen Stellen Erwähnung, die jedoch von den Teilnehmenden der zweiten 
Generation anders wahrgenommen wird und zwar dass sich unsere Eltern im Namen 
von Dankbarkeit und Integration fast schon unterwürfig verhalten. Während Kowsalya 
lachend sagt, dass ihr womöglich die Frage gestellt wird, weil sie gut Deutsch spricht 
und deshalb die Menschen wissen wollen von wo sie kommt, was für mich den Anschein 
nach einer von Rassismus angetriebenen Frage macht, erzählt Saindhavi von einem 
Erlebnis, in dem sie immer mit Namaste, einer eher in Indien verbreiteten Grussform, 
begrüsst wird.

Saindhavi arbeitet seit mehreren Jahren in einer Schule, wo sie von einem Lehrer mit 
Namaste begrüsst wird, was meiner Meinung nach noch ignoranter ist, als wenn man 
die Frage stellt, ob man aus Indien stammt. Auch wenn beide Situationen implizieren, 
dass man Indien zum Ursprung hat, zeugt dies fast schon von Gleichgültigkeit, da man 
nicht einmal dem Versuch nachgeht herauszufinden, von wo diese Person kommt und 
automatisch aufgrund eines bestimmten Merkmals wie der Hautfarbe oder dem Bindi 
davon ausgeht, dass es Indien sein muss. Und auch nach dem er sie zu ihrer Herkunft 
befragt hatte, wird sie immer noch mit Namaste begrüsst. Aber dies scheint Saindhavi 
nichts auszumachen, da sie mit Freude erzählt, wie er sie über die tamilische Küche 
befragt und im gleichen Satz erzählt sie ebenfalls, ohne eine Miene zu verziehen, über 
seine Befragung zum Thema Kastensystem. 
Ihr zufolge hätte es Rassismus nur am Anfang gegeben, als die ersten Tamilen in die 
Schweiz kamen, Rassismus und das auch nur ein wenig. Rassismus, wenn es ihn noch 
gibt, werde er nur von der älteren Generation geäussert. Die Jüngeren kennten keinen 
Rassismus, da sie mit verschiedenen Nationalitäten aufwachsen. Aber für die älteren 
Menschen wäre die Begegnungen mit dunkelhäutigen Menschen etwas Neues gewesen, 
das Veränderungen und Anpassungen in der Sichtweise erfodert habe. Heute sind 
ungefähr 40 Jahre vergangen seit die ersten Tamilen in die Schweiz gekommen sind. 
Sollte man sich nicht langsam an die verschiedenen Nationalitäten gewöhnt haben? 
Subaharan bringt es mit einer seiner Aussage gut auf den Punkt. 

„Ich arbeite in einer Schule. Dort gibt es einen Lehrer, der jedes Mal, wenn er mich 
sieht, immer Namaste sagt. Einmal hat er mich gefragt, ob wir Namaste sagen. Als 
ich nein sagte, fragte er, ihr seid doch Inder. Ich sagte nein, ich komme aus Sri Lanka. 
Danach fragte er, wie ist in Sri Lanka euer Essen, esst ihr scharf und esst ihr oft Reis? 
Solche Dinge hat er gefragt. So fragen sie oft, ausserdem, ob wir das Kastensystem 
haben, fragen sie auch.“ Saindhavi Iyngaran, 52

„Bei der jüngeren Generation haben es manche im Herzen, aber sie können es nicht 
gegen draussen zeigen. Bei den Schweizern gibt es auch. Einige wenige gibt es 
bestimmt.“ Subaharan Kanesamoorthy, 59

30



Rassismus hat nichts mit dem Alter zu tun. Junge bis alte Menschen tragen ihn in sich. 
Manche zeigen den Rassismus offen, aber viele drücken ihn weniger offensichtlich aus, 
wie etwa durch Ablehnung oder Förderung einer Gruppe. Rassismus ist ein weltweit 
verbreitetes Phänomen, bei dem Menschen wegen biologischer, beziehungsweise 
naturwissenschaftlicher Kriterien beurteilt werden. Personen oder Gruppen werden 
aufgrund von Einzelfällen, die meist unbewiesen sind, einer Verallgemeinerung 
unterzogen. Abwertungen dieser Art sind oft mit der Aktivierung von Gefühlen wie Furcht, 
Empörung oder Neid verbunden.

Hierzu ein kleiner Abstecher in die Migrationsgeschichte der Schweiz, der aufzeigen soll, 
woher diese Überfremdungsangst kommt und was sie in den Menschen auslöst.

Migrationsgeschichte der Schweiz

Die Migration macht einen wichtigen 
Teil der menschlichen Geschichte aus, 
die es schon seit den Ursprüngen der 
Menschheit gegeben hat. Menschen 
auf der ganzen Welt verlassen 
auf der Suche nach besseren 
Lebensbedingungen oder der Flucht 
vor Krieg, Naturkatastrophen oder 
Hungersnot ihre Lebensräume.

Weniger bekannt ist jedoch, 
dass auch die Schweiz, die seit 
dem 19. Jahrhundert als ein 
Einwanderungsland gilt, sehr lange 
von der Auswanderung betroffen 

war. Vom 16. Jahrhundert bis zum 
wirtschaftlichen Wachstum in der 
zweiten Hälfte des 19 Jahrhundert, 
als der Beginn der Industrialisierung 
zur Verarmung von ganzen 
Bevölkerungsschichten führte, sind 
mehr Menschen aus der Schweiz 
ausgewandert als eingewandert. 
Lange Zeit haben Schweizerinnen und 
Schweizer aus den gleichen Gründen 
wie Armut und Perspektivlosigkeit 
ihre Heimat verlassen wie die 
Migrantinnen und Migranten, die noch 
heute in die Schweiz einwandern. Mit 
der immer steigenden Einwanderung 
wuchsen aber gleichzeitig auch die 
Überfremdungsängste der Schweizer 
Bevölkerung, weshalb Migrantinnen 
und Migranten immer noch als Gefahr 
wahrgenommen werden, die an der 
Kriminalität oder Arbeitslosigkeit 
schuld sein sollten.38 Narmatha und 

38 FIMM 2011, 4. 

   ab 16. Jh. Auswanderung der Schweizer

bis 18. Jh. Glaubensflüchtlinge

1848 - 1914 offene Schweiz

1946 - 1962 Gastarbeiter

1985 - 1990 Zuwanderung aus Südeuropa

1980 - heute Einwanderung von Tamilen

Zeitstrahl zur Migrationsgeschichte 
(Bild: Thushany Iyampillai, 2020).

31



Ragavi aus der zweiten Generation haben es ebenfalls erlebt, dass sie von Anfang an 
mit der Frage, ob sie aus Indien stammten, angesprochen werden, die auch nach meiner 
Erfahrung vor allem im Ausland während Reisen und Ferien gestellt wird. Wie bereits 
erwähnt ist Indien aufgrund seiner Grösse viel bekannter als Sri Lanka, da kann es schnell 
einmal passieren, dass man, um das Eis zu brechen oder neue Kontakte zu knüpfen, die 
Frage woher man kommt, beziehungsweise ob man aus Indien stammt, stellt.

Aber es gibt auch andere Situationen wie bei der Arbeit oder in der Freizeit, wo die 
Frage gestellt wird. Einer anderen Teilnehmerin wurde beispielweise ähnlich wie bei 
Kowsalya die Frage gestellt, weil der Fragende sie gut Schweizerdeutsch sprechen 
hörte. Das Beherrschen der Landessprache gilt als unvermeidliche Voraussetzung für 
die berufliche sowie soziale Integration.39 Das Erlernen der Sprache dient nicht nur 
zur Verständigung, sondern überhaupt zum Überleben in der Gesellschaft, weshalb 
von den Migrantinnen und Migranten fortgeschrittene Kenntnisse in der Sprache des 
aufnehmenden Landes erwartet wird, das als Beweis für ihre Loyalität gegenüber dem 
Gastland gilt. Des Weiteren sollen sich diejenigen, welche nicht Deutsch zur Muttersprache 
haben, bezüglich der Sprache nicht oder nur wenig von anderen unterscheiden, da das 
Vorhandensein von anderen Sprachen Ängste um die nationale Identität und den Verfall 
der vorherrschenden Sprache auslöst. Nichtsdestotrotz reagieren einige verwundert, 
wenn sie eine dunkelhäutige Person gut Deutsch sprechen hören, sodass sie gleich die 
Frage, von wo man denn eigentlich kommt, stellen müssen.
Anders als Kowsalya, die gar nicht weiter darauf eingegangen ist, dass man sie aufgrund 
ihrer guten Sprachkenntnis zu ihrer Herkunft befragt, empfindet es Narmatha nicht 
gleich beleidigend, aber schon seltsam. Denn wenn man früher als die ersten Tamilen in 
die Schweiz kamen, diese Frage gestellt hätte, wäre es noch verständlich gewesen. Aber 
jetzt, da alle in die Schule gehen und die deutsche Sprache von Grund auf erlernen, ist 
es doch verwunderlich, dass das Beherrschen der Landessprache für Erstaunen sorgt. Der 
Teilnehmerin zufolge zeigt dies wieder einmal, was für ein Bild von Ausländerinnen und 
Ausländern in der Gesellschaft besteht und zwar, dass man nicht gewillt ist, die Sprache 
zu erlernen. 

Ähnlich wie bei mir konnte es die fragende Person auch bei Narmatha nicht bei der 
ersten Antwort belassen und musste wissen, woher sie richtig oder wirklich kommt, 

39 SEM (https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/themen/integration/themen/sprache.html, 22.04.2020).

„Diese Frage wird eigentlich immer gestellt, ausser man ist nicht vom gleichen Land. 
Das heisst irgendwo bei der Arbeit, in der Freizeit, wenn Du auf Reisen bist. Wenn Du 
auf Reisen bist, fragen sie meistens bist Du aus Indien.“ Ragavi Vaithilingam, 26

“Diese Frage wird häufig gestellt. Vor allem, wenn sie uns gut Deutsch sprechen hören, 
wird schnell Mal diese Frage gestellt. Am Anfang habe ich, weil wir in der Schweiz 
geboren sind, immer Schweiz als Antwort genannt. Aber dann haben sie immer weiter 
gefragt von wo ich richtig oder wirklich komme.“ Narmatha Iyngaran, 28

32



sodass sie am Ende die von ihr erwartete Antwort und zwar, dass sie ihren Ursprung 
in Sri Lanka hat, nannte. Obwohl sie, weil sie in der Schweiz geboren ist, früher die 
Frage mit Schweiz beantwortete, änderte sich mit der vermehrten Befragung ebenfalls 
ihre Antwort. Seither fügt sie zusätzlich zu ihrer Bemerkung, dass sie in der Schweiz 
geboren und aufgewachsen ist, noch hinzu, dass sie ursprünglich aus Sri Lanka kommt. 
Sie vereint absichtlich die Schweiz und Sri Lanka gleich in einem Satz, da ihr mit der Zeit 
bewusst wurde, dass ansonsten die Frage nach den Wurzeln oder dem Ursprung folgen 
wird, weshalb sie sich daran gewöhnt hat, die vom Gegenüber erwartete Antwort zu 
nennen, obwohl sie vielleicht nicht Mal für einen selbst stimmig ist.

Ebenso der 14-jährige Aravinth sagt mit Humor, dass er immer klar und deutlich mitteilt, 
dass er aus Sri Lanka kommt, da dies offensichtlich an seiner Hautfarbe zu erkennen 
ist. Auch bei diesem Beispiel gibt er nicht das, was er als richtig empfindet als Antwort, 
sondern das, was man von ihm hören will oder erwartet. Man versucht es allen recht zu 
machen, aus Angst, dass man aufgrund der genannten Antwort blöd angeschaut oder 
nicht akzeptiert wird. Jedoch kann man nie alle zufriedenstellen, denn am Ende wird es 
immer jemanden geben, dem die Antwort doch nicht passt und oft ist man es selbst.

Vimal hat während dem Gespräch schon mehrmals über sein Dilemma erzählt, dass er 
sich fühlt als hätte er zwei Herkünfte und zwar ist er sowohl Schweizer als auch Tamile. 
Jedoch ist er sich nicht sicher, ob er berechtigt ist, sich als Tamile oder Schweizer zu 
bezeichnen, weil dies womöglich bei den Landsleuten keine Akzeptanz findet. Auch 
wenn er hier geboren und aufgewachsen ist, gilt er in den Augen der Schweizerinnen 
und Schweizer nicht als Schweizer, denn wie Aravinth gesagt hat, unsere Hautfarbe 
verrät schon vieles über uns und unsere Herkunft. Um die Fragenden zufriedenzustellen, 
nennt er demzufolge Sri Lanka als Heimat, aber auch da gerät er in einen Zwiespalt. 
Denn ist es ihm überhaupt erlaubt zu sagen, dass er aus Sri Lanka stammt, wenn er gar 
nicht dort geboren ist und sogar nur einige wenige Mal überhaupt dieses Land besucht 
hat? Anstatt nach einer Antwort zu suchen, die er für richtig hält und die für ihn selbst 
stimmt, versucht er es allen anderen recht zu machen, in dem er sich nicht nur Gedanken 
macht, was er nun als Antwort nennen kann, manchmal fragt er absichtlich noch beim 
Gegenüber nach, was sie denn jetzt genau wissen wollen, ob es sich bei der Frage um 

„Als ich in eine neue Klasse kam, haben viele Leute gefragt von wo ich komme. Und 
dann habe ich halt klar und deutlich gesagt, dass ich von Sri Lanka komme und dann 
haben sie auch nicht so blöd reagiert, weil sie sehen ja an meiner Hautfarbe, dass ich 
jetzt nicht von China bin.“ Aravinth Kanagaratnam, 14

„Das, was uns von anderen unterscheidet ist wahrscheinlich der Grund warum man 
überhaupt fragt woher man kommt. Wenn man mich fragt von wo kommst Du, dann 
weiss ich nicht, ob ich berechtigt bin zu sagen, dass ich aus Tamil Eelam, Jaffna, 
komme, weil ich nicht dort geboren bin und aufgewachsen bin ich eigentlich auch 
nicht dort.“ Vimal Nadarajah, 20

33



das Herkunfts- oder Geburtsland handelt oder doch eher, wo der momentane Wohnort 
liegt.

Aber was heisst denn hier schon eine richtige Antwort finden, wenn es uns oft selbst schwer 
fällt uns eindeutig einzuordnen. Denn je nach Situation finden wir uns einer anderen 
Nationalität, Kultur oder einem anderen Land zugehörig. Wie Vimal bereits beschrieben 
hat, Zuhause werden uns die tamilischen Wertevorstellungen und Verhaltensweise 
gepredigt, weshalb wir uns in Momenten wie diesen eher der tamilischen Diaspora 
angehörig fühlen, während wir in der Schule inmitten von vielen Schweizerinnen und 
Schweizern den Drang verspüren uns anzupassen, weshalb wir uns in dieser Hinsicht als 
Schweizer wahrnehmen.
Die in der Schweiz lebenden Tamilinnen und Tamilen haben es besonders schwer, wenn 
es um eine eindeutige Einordnung der Identität geht, da sie sich nie hundertprozentig 
zu einer Nationalität bekennen können. Denn sie versuchen beide Kulturen in ihr Leben 
zu integrieren, indem sie die Elemente, die ihrer Meinung nach in ihre momentane 
Lebenssituation passen, aufnehmen. Aber dadurch, dass man beide Kulturen vereint, 
passiert es nicht selten, dass dadurch das Gefühl entsteht, als würde die Zugehörigkeit 
fehlen.

Auch Ragavi schien bei dieser Frage keine für sich stimmige Antwort zu finden, was jedoch 
bei Aadhavan für Erstaunen sorgte. Obwohl Ragavi bei der Frage nach der Herkunft immer 
die gleiche Antwort gibt und zwar, dass in der Schweiz geboren und aufgewachsen ist, 
aber ihre Eltern Tamilen aus Sri Lanka sind, sagt sie jedoch ungern, dass sie selbst aus 
Sri Lanka stammt. Auch wenn man sie explizit danach befragt, verneint sie diese Frage, 
aber mit einem unguten Gefühl, als würde sie eine Lüge erzählen. Auch wenn es sich bei 
der Frage um etwas sehr Alltägliches handelt, hat sie Mühe sie zu beantworten, da sie 
ihr zufolge kein Herkunftsland hat. Was für Aadhavan, der mit einer solchen Sicherheit 
die Schweiz und Kanada als Heimat nennt, kaum nachvollziehbar war, wie eine in der 
Schweiz geborene und aufgewachsene Person sich nicht hier zugehörig fühlt. Ragavi 

„Egal ob wir sagen wir sind Schweizer oder wir sind aus Sri Lanka, wir sind Tamilen, 
beides stimmt nicht wirklich für uns. Wir können uns nicht hundertprozentig 
mit dem identifizieren, wollen das auch nicht. Denn wir kennen ein wenig beide 
Kulturen. Wir versuchen beides in unserem Leben zu haben und nehmen einzelne 
Teile aus beiden Kulturen. Oder wir nehmen das, was uns von dieser Kultur passt. 
Aber wo gehörst Du richtig hin, bist Du Schweizer oder Tamile? Das kannst Du 
irgendwie nicht sagen, weil wir beides sind. Egal was man macht, das werden wir 
einfach haben. Dadurch fehlt uns wie die Zugehörigkeit.“ Narmatha Iyngaran, 28

„Es ist eigentlich eine ganz normale Frage, welche sie stellen, ich werde auch nicht 
beleidigt, aber es ist trotzdem eine Frage, die ich nicht gerne beantworte. Weil ich 
mich, weil ich für mich selber kein Herkunftsland in diesem Sinn habe.“ Ragavi 
Vaithilingam, 26

34



hat dazu ihre eigene Theorie, denn auch wenn sie theoretisch gesehen Schweizerin ist 
und die Landessprache beherrscht, ist sie nicht das, was man unter einer Schweizerin 
versteht. Und obwohl sie Zuhause Tamil spricht, sich bestens mit der tamilischen Kultur 
und Tradition auskennt, fühlt sie sich dieser noch weniger zugehörig, was sie aber nicht 
gerne offen gesteht, aus Angst, man würde sie dafür verurteilen. Trotzdem will sie nicht 
eine dieser klischeehaften Aussagen machen, die viel in den Medien vorkommt, dass 
man Schweizerin mit Migrationshintergrund sei, denn auch wenn sie nicht Sri Lanka als 
ihre Heimat betrachtet oder sich der tamilischen Diaspora zugehörig fühlt, nennt sie sie 
als Herkunftsort, denn die Bezeichnung „Hintergrund“ assoziiert, dass man die eigene 
Herkunft versteckt und das will sie auf keinen Fall.

Um ein besseres Verständnis zu fördern, warum vor allem nicht in Sri Lanka geborene 
Tamilinnen und Tamilen Schwierigkeiten haben, Sri Lanka als ihr Herkunftsland zu nennen 
oder sich als heimatlos bezeichnen, mache ich einen Exkurs in die Geschichte Sri Lankas.

Die Geschichte Sri Lankas
Bei der srilankischen Diaspora handelt es sich um eine der grössten Migrantengruppe 
in der Schweiz. Ungefähr 42‘000 Menschen srilankischer Herkunft leben hier. Die 
grosse Mehrheit sind Tamilen. 

Sri Lanka, das bis zum Jahr 1972 Ceylon genannt wurde, ist eine südöstlich des indischen 
Subkontinents gelegene Insel. Die Nachfahren der Ureinwohner der Insel, die Veddas, 
bemessen nur noch einen sehr kleinen Teil der heutigen Bevölkerung. Von 6. Jh.v.Ch. 
an begannen die singhalesischen wie auch tamilischen, heute zahlenmässigen 
grössten ethnischen Bevölkerungsgruppen Sri Lanka zu besiedeln. Die Singhalesen 
bilden die Mehrheit der Bevölkerung und die vorwiegend im Norden und an der 

Geografische Lage Sri Lankas
(Bild: Thushany Iyampillai, 2020).

.Jaffna

.Colombo offizieller Name: Demokratische Sozialistische Republik Sri Lanka
Hauptstadt: Colombo
Fläche: 65‘610.
Einwohner: 21‘670‘000 (Stand 2018)
offizielle Sprachen: Singhalesisch und Tamilisch
Religionen: Buddhismus (70%), Hinduismus (15%), Christentum (8%), 
Islam (7%)
Bevölkerungszusammensetzung: Singhalesen (74%), Tamilen (18%), 
Mauren (7%), Andere (1%)

35



Ostküste lebenden Tamilen stellen aber beinahe die Hälfte der Einwohner Colombos, 
der Hauptstadt von Sri Lanka, dar. Zur srilankischen Bevölkerung zählen ausserdem 
die Mauren und weitere kleine ethnische Minderheiten.

Bevor im 16 Jahrhundert die Kolonialherrschaft begann, haben auf der Insel mehrere 
Königreiche parallel existiert. Sri Lanka befand sich zuerst unter der portugiesischen 
(1505-1658) und anschliessend unter der holländischen Herrschaft (1658-1796). Bevor 
sie im Jahr 1948 ihre Unabhängigkeit erreichte, gehörte Sri Lanka ebenfalls der 
britischen Kolonie an.
Während die britische Kolonialherrschaft die tamilische Minderheit bis 1948 
begünstigte, wird die Regierung Sri Lankas seither von politischen Gruppierungen der 
singhalesischen Bevölkerungsmehrheit dominiert, womit ebenfalls die Diskriminierung 
der tamilischen Bevölkerung begann. Die von Indien zur Arbeit auf den Plantagen 
eingereisten Tamilinnen und Tamilen wurden zurückgeschickt und diejenigen aus Sri 
Lanka wurden zunehmend ihrer Rechte beraubt.

Als Gegenreaktion auf die Handlungen der srilankischen Regierung wurde im Jahr 
1976 die Tamil United Liberation (TULF), eine Allianz tamilischer politischer Parteien 
gegründet, um die Unabhängigkeit des tamilischen Staates „Tamil Eelam“ zu fordern. 
Jedoch übernahm die im 1972 gegründete Organisation Liberation Tigers of Tamil 
Eelam (LTTE) bald die Kontrolle über andere bewaffnete tamilische Guerilla. Im Juli 1983 
begann der bewaffnete Konflikt in Sri Lanka, als die LTTE einen Anschlag verübte, bei 
dem dreizehn srilankische Soldaten getötet wurden. Dies führte wiederum in Colombo 
und anderen Städten zu Verfolgungen der Angehörigen der tamilischen Minderheit, 
ohne dass die Regierung oder die Armee einzugreifen versuchte. Bei den gewaltsamen 
Übergriffen, bekannt unter dem Namen „Schwarzer Juli“, kamen ungefähr 3‘000 
Tamilen ums Leben, was zur Folge hatte, dass Tausende in den Norden von Sri Lanka, 
nach Indien oder sogar nach Europa und Nordamerika flüchteten. Im Laufe der Jahre 
verschärfte sich der Konflikt immer mehr, bis er nach über 25 Jahren am 18. Mai 2009 
mit dem vollständigen militärischen Sieg der srilankischen Regierungstruppen über 
die LTTE endete. Die Zahl der Todesopfer während des Bürgerkriegs von 1983 bis 2009 
werden auf 80‘000 bis 100‘000 geschätzt.40

40 Moret, Efionayi, Stants 2007, 

36



Alles Ansichtssache
In den Gruppendiskussion wurde oft erwähnt, dass die Art und Weise wie gefragt wird 
sehr entscheidend ist wie man die Frage auffasst und anschliessend darauf antwortet, 
respektive reagiert. Aadhavan hingegen versuchte das Ganze von einer anderen Seite zu 
betrachten, weshalb er zur Folgerung kam, dass es vor allem Ansichtssache ist wie man 
diese Frage angeht.

Für Aadhavan gibt es kein entweder-oder, seiner Meinung nach muss man sich nicht vor 
einer Entscheidung stellen und sich zwischen Schweizer und Tamile entscheiden. Man 
kann auch ganz einfach beides sein, Hauptsache man ist selbst mit dieser Einstellung 
zufrieden. Er empfindet es sogar als eine Bereicherung, die Möglichkeit zu haben, von 
mehreren Kulturen profitieren zu können, was ihn zu einem besseren Verständnis 
über die Diversität der Menschheit geführt hat. Der eigene Hintergrund, ein Leben in 
mehreren Kulturen, hat ihm bewusst gemacht, dass die Kultur einen wichtigen Anteil 
an die Charakterbildung eines Menschen beiträgt und vieles wie die Verhaltens- oder 
Reaktionsweise mitsteuert. Aufgrund dessen versucht er, stets beide Seiten einer 
Geschichte zu betrachten und zu begründen, was zur Wirkung hat, dass er die Menschen 
besser versteht.
Ausserdem bevorzugt es Aadhavan, wenn man ihn bei Fragen oder Unklarheiten direkt 
anspricht und nicht willkürlich Vermutungen anstellt. Denn darin sieht er die nächste 
Möglichkeit, den Unwissenden etwas Neues beibringen zu können, wofür er sehr dankbar 
ist, was zusätzlich durch die Aussage von Vimal unterstützt wird.

Beide sind der Meinung, dass alles eine Ansichtssache ist. Anstatt sich selbst in die 
Opferrolle zu stecken, sollte man die Grundhaltung einnehmen, dass man etwas 
Spezielles ist und auf die Vielfältigkeit, die von vielen bewundert wird, stolz sein sollte. 
Vimal erwähnt zusätzlich, dass es nebst der eigenen Einstellung ebenfalls eine grosse 
Rolle spiele, wie die Frage gestellt würde. Wichtig sei auch die Situation, in der man sich 
gerade befindet. Je nach Situation würde die Frage unterschiedlich verstanden. Auch 
Narmatha vertritt diesbezüglich eine ähnliche Meinung.

Auch wenn wir Menschen uns teilweise in ähnlichen Situationen befinden, reagieren 
wir trotzdem oft unterschiedlich. Kowsalya und Narmatha sind das passende Beispiel 

„Ich fühle mich nicht so, bin ich jetzt Schweizer oder bin ich Tamile. Tatsache ist für 
mich, ich bin beides und ich habe noch eine Weile in Kanada gewohnt.“ Aadhavan 
Kanesamoorthy, 28

„Ich  bin jemand, ich sehe immer alles ein wenig gelassen . Wenn mich jemand das 
fragt, dann habe ich das Gefühl, ich habe jetzt die Chance ihm etwas beizubringen, 
über mich oder allgemein über meine Nation. Ich fasse das eigentlich noch relativ gut 
auf. Aber ich kenne auch viel von meinen Leuten, die werden nachher wütend. Aber es 
kommt auch darauf an wie man fragt und wer die Frage stellt.“ Vimal Nadarajah, 20

37



dafür, dass die Art und Weise wie eine Situation aufgefasst oder verstanden wird, stark 
mit der eigenen Haltung verbunden ist. Während Kowsalya mit Freude erzählt, dass sie 
aufgrund ihrer guten Deutschkenntnisse zu ihrer Herkunft befragt wird, ist es Narmathas 
Meinung nach seltsam, aufgrund der guten Deutschkenntnisse diese Frage zu stellten, 
da das Erlernen der Sprachen des Landes, in dem man lebt, etwas Selbstverständliches 
sei. Wiederum ist es aber Kowsalya gar nicht wohl, wenn von Beginn an die Annahme 
besteht, dass ihre Abstammung Indien sei, was hingegen für Narmatha kein Problem 
darstellt. Im Gegenteil, es erfreut Narmatha, dass Menschen sich die Zeit nehmen, um 
sich zu erkundigen und zu informieren, was ihrer Meinung nach auf Interesse hindeutet. 
Jedoch macht sie sich schon teilweise Gedanken, ob es sich hierbei wirklich um Interesse 
handelt oder ob man uns mit Aussagen dieser Art darauf aufmerksam machen wolle, 
dass wir anders seien. Nichtsdestotrotz ist ihr bewusst, dass die Frage nach der Herkunft 
aufgrund unserer Hautfarbe unvermeidbar ist, da sie offensichtlich verrät, dass unser 
genetischer Ursprung in einem anderen Land liegt.

Obwohl es Narmatha offenbar nichts ausmacht, wenn man ihr die Frage „Woher kommst 
Du?“ stellt, da es ihrer Meinung nach etwas Normales und Alltäglisches ist, würde sie 
selbst diese Frage nie einer anderen Person stellen. Auch wenn es sie reizt zu erfahren, 
welcher Herkunft ihr Chef der neuen Arbeitsstelle ist, getraut sie sich nicht, ihm diese 
Frage direkt zu stellen, da sie ihr zufolge, wenn sie schon diese Frage nach der Herkunft 
stellt, auch eine Vermutung anstellen können muss, von wo diese Person stammen 
könnte. Da Narmatha oft sehr Mühe hat zu erraten, wo die Herkunft einer Person liegen 
könnte, bevorzugt sie es, eher vorsichtig zu sein und die Frage gar nicht zu stellen, in der 
Hoffnung, dass sich dies während eines Gesprächs ergibt und sie auf diese Weise mehr 
über ihren Chef und dessen Herkunft erfahren kann.

Diese Einstellung von Narmatha ist womöglich damit zu begründen, dass sie zahlreiche 
Befragungen dieser Art selbst erlebt hat und dadurch eine Sensibilisierung in Bezug 
auf die Frage nach der Herkunft erfahren hat, weshalb sie der Meinung ist, dass 
sehr behutsam mit dieser Thematik umgegangen werden muss. Falls man sich doch 
entschliesst eine Person zu fragen, woher sie komme, sollte man im Vorhinein eine sichere 
Annahme bezüglich der möglichen Herkunft der Person treffen können. Diese Haltung 
ist möglicherweise dadurch entstanden, dass sie schon mehrmals mit der Vermutung, 
dass sie aus Indien stamme, angesprochen wurde. Auch wenn die getroffene Annahme 
nicht mit der Realität übereinstimmt, besteht für Narmatha kein Problem darin. Jedoch 
weiss sie aufgrund ihrer eigenen Erfahrung, was Fragen dieser Art in Menschen auslösen 
können, weshalb sie selten bis kaum eine Person nach ihrer Herkunft fragt.

„Ich habe eine neue Stelle angefangen. Zum Beispiel mein Chef, ich weiss gar nicht 
von wo er ist und ich bin eine Person, die diese Frage einfach nicht stellt. Weil dann 
müsste ich fast einen Vorschlag machen von wo könnte er sein und ich bin ziemlich 
schlecht im Sagen von wo er sein könnte. Ich kann ihn irgendwie gar nicht zuordnen. 
Und wegen dem bin ich manchmal ein wenig vorsichtig und stelle diese Fragen gar 
nicht, vielleicht wenn es sich Mal ergibt.“ Narmatha Iyngaran, 28

38



Was löst die Frage aus?
Die Mini-Gruppen Gespräche in den verschiedenen Generationen haben zu erkennen 
gegeben, dass die Frage nach der Herkunft nicht nur je nach Person oder Situation 
unterschiedlich aufgefasst und beantwortet wird, sondern dass sie ebenfalls in den 
Befragten verschiedenste Reaktionen und Emotionen auslöst und sie über diverse 
Themen zum Nachdenken anregt, das wiederum wie ein Dominoeffekt weitere Themen 
neu aufrollt.

Auf die Frage, was Befragungen dieser Art in ihnen auslöst, nannte einer der 
Teilnehmenden lachend Wut als Antwort. Auch wenn er versucht, klar zu stellen, dass 
es sich hierbei um einen Witz handelt, erklärt er jedoch noch im gleichen Satz, dass es 
möglicherweise doch Menschen gibt, welche bei dieser Frage Wut empfinden können. 
Als Beispiel nennt Vimal die Menschen, die den Bürgerkrieg in Sri Lanka miterlebt haben 
und deshalb gezwungen waren zu flüchten. Und möglicherweise werden durch diese 
Fragen alte Wunden aufgerissen, wo man an die schlechten Zeiten zurückerinnert wird, 
weshalb seiner Meinung nach Menschen Wut, nicht gegenüber der Person, welche 
die Frage gestellt hat, sondern auf das bereits Erlebte empfänden. Trotzdem versteht 
Vimal, wenn man in der Schweiz solche Fragen stellt, da für die hier lebenden Menschen 
möglicherweise dessen Auswirkung auf die Befragten nicht nachvollziehbar sei, weil sie 
diese Situation nie erlebt hätten. 

Ähnlich wie Vimal vertritt auch dieser Teilnehmer die Ansicht, dass diejenigen 
aus der ersten Generation unter dem psychologischen Trauma des Bürgerkriegs 
von 1983 litten. Die tamilischen Zivilisten waren die direkten Opfer und Zeugen von 
Krieg und Menschenrechtsverletzungen und deren jegliche Hoffnung auf Freiheit 
und Eigenständigkeit vernichtet wurden. Auch nach dem Kriegsende wurden sie 
weiterhin ausgegrenzt und mussten unter erbärmlichen Bedingungen leben, wodurch 
sich das psychologische Trauma der Vergangenheit verstärkte und die psychischen 
Gesundheitsprobleme verschlimmerten. Da keine Aussicht auf eine Besserung der 
Situation bestand, verliessen viele Tamilen ihre Heimat und suchten vorwiegend in 
Kanada, Grossbritannien, Indien, Deutschland, Frankreich, Schweiz sowie in den USA 
Zuflucht.41

Während sich die Geflüchteten allmählich ausserhalb von Sri Lanka neu eingelebt hatten, 
mussten sie trotzdem immer noch mit den Auswirkungen des Krieges zu kämpfen. 
Grund dafür ist die kaum ausreichende Behandlung von psychischen Erkrankungen, was 
teilweise als Folge von negativer Einstellung gegenüber psychischen Erkrankungen und 
sozialer Stigmatisierung zu verstehen ist. Auch wenn sich die nun im Ausland lebenden 

41 MSF (https://www.msf.org/psychological-trauma-civil-war-sri-lanka, 17.05.2020).

„Ich habe das Gefühl wir, Tamilen haben diese Opferrolle wie mitgenommen. 
Möglicherweise wegen dem Trauma, das man erlebt hat. Weil unsere Eltern haben 
sehr viel Opferrollen eingenommen, aber mittlerweile ist es nicht mehr so.“ Aadhavan 
Kanesamoorthy, 28

39



Tamilinnen und Tamilen von der Situation in ihrer Heimat distanzieren konnten, wurde 
bei ihnen auch hier nicht die nötige Behandlung vorgenommen, um sie vom Kriegstrauma 
zu heilen, da sie zu sehr damit beschäftigt waren, sich eine Existenz aufzubauen. Wenn 
man bedenkt, was die Menschen während des Krieges und der Flucht erlebt hatten, 
ist es nachvollziehbar, dass dies alles zusammen bei ihnen weitreichende Wunden 
hinterlassen hatte.

Anders als die anderen Teilnehmenden, welche die Probleme in ihrer Heimat und 
den Grund für die Flucht nur kurz streiften, gelang Kowsalya mit ihrer ausführlichen 
Beschreibung eine Verbildlichung der in Sri Lanka erlebten Ereignisse, wodurch ich mir 
über die damalige Situation und dessen Auswirkung auf die Beteiligten bewusst wurde. 
Denn meine Eltern haben selten bis kaum über ihr Erlebtes gesprochen. Auch wenn ich 
sie darauf ansprach, bekam ich nur kurze Antworten. Womöglich hat dieses Ereignis 
tiefe Narben in ihnen hinterlassen, die sich ebenfalls in den von Kowsalya getroffenen 
Aussagen wiederspiegeln.
Seit Beginn des Bürgerkrieges mussten Tamilinnen und Tamilen um ihr Leben bangen. 
Die über die Zeit zunehmenden Bombenanschläge zwangen die Menschen dazu, den 
Schulunterricht abzubrechen und zu Hause zu bleiben, respektive in die Tempel zu gehen, 
wo sie mit vielen anderen Menschen zu übernachteten, wo sie ihre Hemmungen und 
Schamgefühle ablegen mussten, damit etwas so Natürliches wie das sich Erleichtern 
überhaupt möglich war, da man dort keine Möglichkeit auf Privatsphäre hatte. Des 
Weiteren konnten sie teilweise nur eine richtige Mahlzeit zu sich nehmen, da sie aus 
Angst erschossen zu werden kaum den Tempel verliessen. Denn mit eigenen Augen 
mussten sie ansehen wie Menschen getötet und die Leichen auf dem Gepäckträger des 
Velos abtransportiert wurden oder hörten Nachrichten über den Tod von Verwandten 
und Bekannten, deren Leichen sie niemals zu Gesicht bekamen.
Auch als allmählich Normalität in den Alltag zurückkehrte und der Unterricht fortgesetzt 
wurde, hatte man weiterhin schlaflose Nächte, vor allem die Eltern, welche mitten in der 
Nacht ihre Kinder weckten, um sie aus Angst vor Anschlägen in den Bunker zu bringen. 
Aber auch tagsüber schien sich die Situation nicht zu bessern, da sich vor allem Frauen 
und Mädchen vor Vergewaltigungen und Missbräuchen fürchten mussten, weshalb man 
ähnlich wie bei Kowsalya und Saindhavi oftmals Hochzeiten im Ausland arrangierte, um 
die Töchter davor zu schützen. Aber auch die Flucht und das Einleben in der Schweiz 
verliefen für die Tamilinnen und Tamilen nicht immer reibungslos. 

„Als das Problem mit der indischen Armee begann, hatten wir grosse Schwierigkeiten. 
Der Unterricht musste unterbrochen werden und wir waren Zuhause, da es 
Bombenanschläge gab. Alle mussten im Tempel schlafen. [...] Wir hatten kein Essen. 
Man hat vielleicht gerade eine Mahlzeit richtig gegessen. Man konnte auch nichts 
einkaufen gehen, denn wenn man die Strassen überquerte wurde man erschossen.“ 
Kowsalya Kanesamoorthy, 50

40



Die Migration ist kein neues Phänomen, trotzdem stellt sie nicht nur die westliche 
Gesellschaft immer wieder vor neue Herausforderungen, aber vor allem für die migrierenden 
Menschen ist sie ein schwieriger Schritt ihres Lebens. Alle drei Teilnehmenden der ersten 
Generation mussten einen mühevollen Weg zurücklegen bis sie zu dem Punkt kamen, wo 
sie momentan stehen.
Während Subaharan nach seiner Ankunft in das Nachbarland Frankreich deportiert wurde 
und mit Mühe den Weg zurück in die Schweiz fand, hatten Saindhavi und Kowsalya 
Schwierigkeiten, überhaupt in dieses Land einzureisen. Bereits bei einer kurzen Strecke 
von Zuhause bis zum Flughafen mussten besonders Frauen um ihren Schutz bangen, 
weshalb man sich oft vor der singhalesischen Armee versteckte, um sicher an das Ziel zu 
gelangen. Dadurch schob sich die Reise auf mehrere Tage hinaus. Obwohl Kowsalya trotz 
vielen Hindernissen mit der Hilfe ihres Schwagers die Grenze zur Schweiz überquert hatte, 
war Saindhavi ganz auf sich gestellt. Die Angst vor der eigenen Sicherheit verbunden 
mit der vor dem Ungewissen, wie sie in die Schweiz kommt und was sie dort erwartet, 
machten die Reise noch unerträglicher.

Auch in der Schweiz angekommen waren die Tamilinnen und Tamilen gezwungen viele 
Hindernisse zu bewältigen. Eine Schwierigkeit, mit der alle Tamilen, wie auch andere 
Migranten zu kämpfen haben, ist der Zustand der Hilflosigkeit, sowie die Furcht vor 
dem Unbekannten. Die Tamilinnen und Tamilen mussten lernen, sich in einem völlig 
fremden Land, weit weg von ihrer Heimat und dem ihnen Bekannten, einzuleben. Von 
grundlegenden Dingen wie die Sprache, die Kultur, die Menschen und ihr Verhalten bis 
zu nebensächlichen Dingen wie das Essen, die Kleidung oder das Wetter, war für sie alles 
neu, an das sie sich nun zu gewöhnen hatten. Obwohl die Flucht und das Einleben in der 
Schweiz für Tamilinnen und Tamilen nicht sehr einfach war, sind sie trotzdem äusserst 
dankbar für den Schutz, die Sicherheit, das Zuhause und das Essen, für alles was ihnen 
der Zufluchtsort gegeben hat, aber in der eigenen Heimat leider nicht möglich war. 

„Ich kam in Genf an und die Polizei nahm mich fest, da ich nach Frankreich gehen 
sollte. Ich musste mich an der Grenze eintragen und sie haben Fingerabdruck und 
alles genommen. Am gleichen Abend kamen wir zurück. Kannten den Ort nicht und 
kamen zu Fuss, durch einen Fluss. Wir mussten durch einen so langen Fluss gehen. 
Kannten den Weg nicht. Als wir ankamen, gab es wie ein Kiosk, dort wollten wir 
Wasser kaufen. Die Mühe, die wir uns machten, um an Wasser zu gelangen.“ Subaharan 
Kanesamoorthy, 59

„Als ich hierherkam, konnte ich im Asylheim irgendeine Arbeit machen, mit Lehm oder 
Textilarbeit, um aktiv zu sein. Wenn man für eine Stunde arbeitete, haben sie einen 
Schweizer Franken gegeben. Während wir dies machten, haben viele einen Ganesha 
aus Lehm geformt. Dann hat ein Schweizer gesagt, dass es in der Dachwohnung einen 
kleinen Ort hat, in der wir den Ganesha hinstellen und beten können.“ Subaharan 
Kanesamoorthy, 59

41



Die Tamilen sind ihrer Meinung nach besonders deshalb der Schweiz und ihren 
Bewohnern zu Dank verpflichtet, weil sie nicht nur die Tamilinnen und Tamilen 
aufgenommen und ihnen ein neues Leben gegeben haben, sondern vor allem aufgrund 
der Offenheit der Schweizer Bevölkerung gegenüber ihnen und ihrer Kultur, Religion 
wie auch Tradition. Schon nur Kleinigkeiten wie die Zurverfügungstellung von Räumen 
für Gebete, das jedoch in den Augen der Tamilen als etwas Grosses gilt, führen dazu, 
dass die Dankbarkeit der Tamilinnen und Tamilen gegenüber der Schweiz wächst. Dies 
könnte möglicherweise ein Grund sein, weshalb sich Tamilen derart bemühen, sich 
zu integrieren und sogar gewillt sind, sich teilweise zu verändern und anzupassen, 
indem sie einiges aus der westlichen Kultur in ihre eigene aufnehmen und adaptieren. 
Dadurch, dass sich nicht nur die immigrierten Menschen anzupassen versuchen, 
sondern auch bei den Bewohnenden der Schweiz eine gewisse Offenheit gegenüber 
dem Fremden besteht, entsteht eine Integration, die von beiden Seiten ausgeht.42

Das Verhalten der Tamilinnen und Tamilen der ersten Generation, das ihnen zufolge als 
Integration und Dankbarkeit zu verstehen ist, wird von denjenigen der zweiten Generation 
jedoch als eine Form der Unterwürfigkeit erachtet, das ihrer Meinung nach auf die 
Opferrolle, welche sie seit dem Beginn des Bürgerkriegs mit sich tragen, zurückzuführen 
ist. 
Während Tamilinnen und Tamilen zu Beginn ihrer Ankunft als eine Bedrohung 
für die Schweiz und ihrer Bewohner angesehen wurden, weshalb sie oft unter 
Fremdenfeindlichkeit sowie negativen Rollenzuschreibungen zu leiden hatten, erhielten 
sie im Laufe der Zeit immer mehr die Anerkennung als gut integrierte Ausländer. Der 
Grund dafür ist ihre relativ hohe Bereitschaft zur Integration, was sich bei der ersten 
Generation vor allem in ihrem Willen, im Arbeitsmarkt tätig sein zu wollen, zeigt und 
bei der zweiten Generation in den Bemühungen, eine gute Ausbildung erlangen zu 
wollen.43 Durch die positive Veränderung des Bildes von Tamilinnen und Tamilen, als 
eine sympathische Gemeinschaft, welche keine Schwierigkeiten bereitet, wurden sie 
vermehrt unterstützt, wodurch ihre Dankbarkeit gegenüber der Schweiz stieg. 

42 SEM (https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/themen/integration.html, 17.05.2020).
43 Moret, Efionayi, Stants 2007, 13-14.

„Tamilen werden als sehr integrierte Schweizer wahrgenommen, weil sie sich eben 
unterwürfig zeigen. Meine Kollegin sagt auch immer über Tamilen, dass sie nie ihr 
Mund öffnen. Es wird einfach gemacht. Du machst es, auch wenn es nervt oder auch 
wenn es nicht zu Deinem Aufgabenbereich gehört und die Aufgabe von jemand 
anderem ist. Und deshalb sind Tamilen die perfekt integrierten Schweizer.“ Ragavi 
Vaithilingam, 26

„Nur die Büroarbeiten haben unsere Leute bevorzugt, solche Arbeiten als Mitarbeiter 
oder Tellerwäsche, diese Arbeiten war für uns nie im Leben vorstellbar.“ Subharan 
Kanesamoorthy, 59

42



Bereits in Sri Lanka wurde von der tamilischen Bevölkerung einer guten Ausbildung und 
als Resultat davon einer anständigen Anstellung grosse Wichtigkeit beigemessen, was 
allenfalls darauf zurückzuführen ist, dass unter Tamilinnen und Tamilen die Meinung 
vertreten ist, dass nicht Geld und Reichtum einem Menschen den nötigen Respekt 
verleiht, sondern seine Bildung. Erst die Bildung mache aus uns einen vollständigen 
Menschen. Deshalb sind sie auch ausserhalb ihrer Heimat bemüht, diese Einstellung 
weiterzuführen. Einerseits setzt die erste Generation all ihre Kraft ein, sich in den 
bestehenden Arbeitsmarkt zu integrieren, aber andererseits unterstützt sie ebenfalls 
mit allen möglichen Mitteln die im Exil geborenen Kinder, um ihnen eine gute Bildung 
zu ermöglichen, damit sie eine entsprechende Anstellung erlangen zu können, die ihnen 
selbst aufgrund der besonderen Umstände teilweise selbst nicht möglich war. 
Während einige wie Kowsalya, die aufgrund des Bürgerkriegs in Sri Lanka ihre Ausbildung 
nicht abschliessen konnte, aber mit ihrem Willen und der Hilfe ihres Mannes innert 
kürzester Zeit die deutsche Sprache erlernte, wodurch sie in dem gleichen Betrieb, wo 
sie als Putzkraft arbeitete zur Laborantin aufstieg, arbeitet die Mehrheit der Tamilinnen 
und Tamilen in einem anderen Bereich, als in dem sie sich ausgebildet hatten. Mit Trauer 
erzählt Saindhavi davon, wie sie in Sri Lanka ihren Traumberuf als Lehrerin ausgeübt hat, 
aber nun doch seit mehreren Jahren in einer Schule als Reinigungsmitarbeiterin tätig ist, 
wodurch ihr das Einleben in die Schweiz noch mehr erschwert wurde. Jedoch hat sie mit 
der Zeit wie vieles anderes auch die Tatsache, dass sie nun eine Reinigungskraft ist, zu 
akzeptieren gelernt. Deshalb sind vor allem die tamilischen Eltern der ersten Generation 
derart dankbar, da ihren Kindern in der Schweiz alle Türen offenstehen. 

Auch wenn es die folgenden Generationen aufgrund der Vorarbeit, welche die Eltern 
geleistet haben, in Bezug auf vieles einfacher haben als die Vorgänger, gibt es für sie 
ebenfalls einige Hürden zu bewältigen. Die Schwierigkeiten beginnen teilweise bereits 
bei etwas sehr Alltäglichem wie der Unterstützung bei Schulangelegenheiten. Obwohl 
tamilische Eltern ihr bestes versuchen, um ihren Kindern eine ordentliche Bildung 
zu ermöglichen, fällt es vielen wegen der vorhandenen Sprachbarriere wie auch des 
Unterschieds im Bildungswesen schwer, die Kinder bei ihrem Lernstoff zu unterstützen. 
Im Gegenteil, es kommt nicht selten vor, dass Kinder den Eltern bei Papierkram helfen 
müssen. Einige Kinder nehmen dies sogar als eine Benachteiligung gegenüber Kindern, 
die deutschsprachig aufgewachsen sind, wahr, weshalb in ihnen in Momenten wie diesen 
Meinungen aufkommen, dass sie es doch nicht immer einfacher haben als ihre Eltern, 
nur weil sie die Amtssprache fliessend beherrschen oder sich schon von klein an mit der 
Schweiz und ihren Eigenarten zu leben gelernt haben.

„Ich musste jetzt zum Beispiel schon in jungem Alter meiner Mutter Briefe übersetzen, 
während andere Kinder von ihren Eltern profitieren konnten. Wenn sie Fragen im Franz 
oder im Deutsch hatten, konnten sie ihre Eltern fragen. Wir haben es dort durch schon 
schwieriger als unsere Eltern.“ Vimal Nadarajah, 20

43



Bis man alle Herausforderungen gemeistert hat, um die gewünschte Ausbildung 
abzuschliessen, entstehen wiederum neue Probleme. Vor allem die Teilnehmenden 
der zweiten Generation erzählen davon, wie etwas derart Gängiges wie der Name ihr 
Leben beeinflusst hat, so dass einige gewillt waren, einfachheitshalber den eigenen 
Namen zu kürzen oder sogar abzuändern. Ragavi, die momentan als eine erfolgreiche 
Wirtschaftsinformatikerin tätig ist, hatte zu Beginn ihrer Karriere grosse Angst, ob sie 
denn mit ihrem exotischen Namen überhaupt eine Praktikumsstelle finden würde, da man 
damit auf ihre Herkunft zurückgreifen und auf diese Weise ein Nachteil für sie entstehen 
könnte. Denn zahlreiche Medien berichteten täglich, wie Menschen mit ausländischen 
Namen bei der Stellen- wie auch Wohnungssuche benachteiligt werden, indem ihnen die 
Anstellung, beziehungsweise die Bewohnung des Grundstücks verweigert wird, da ihnen 
aufgrund ihres Namens ein falsches Bild zugeordnet wird. 
Ebenso während des Praktikums hatte Ragavi mit weiteren Vorurteilen zu kämpfen, als 
die Kunden des Call Centers, in dem sie arbeitete, sie wegen ihrer Abstammung, die 
durch den Namen rückgeschlossen werden konnte, für inkompetent hielten, weshalb sie 
jedes Telefonat sofort abhängten. Daraufhin begann Ragavi einen Schweizer Namen als 
Pseudonym zu verwenden, wodurch sich ihre Quote der erfolgreichen Telefonate steigerte. 
Aus Gründen wie diesen werden den Kindern der darauffolgenden Generationen kürzere 
und eher an den Westen angelehnte Namen gegeben, um ihnen die selbst erlebten 
Unannehmlichkeiten zu ersparen, aber auch um es anderen, die bislang Mühe hatten, 
die tamilischen Namen zu verstehen und auszusprechen, einfacher zu machen. 

Woraufhin Narmatha den Teilnehmenden die Frage stellt, ob es nicht falsch ist, dass 
man sich für andere nicht nur anpasst, sondern zum Teil vollständig verändert, indem 
sogar die Namen einer Helvetisierung unterzogen werden. Aus diesen Gesprächen hat 
sich ergeben, dass alle Generationen der Meinung sind, dass sie es nicht immer einfach 
haben, da sie einige Schwierigkeiten zu bewältigen haben. Nichtsdestotrotz sind sich 
Eltern wie auch Kinder über die Konflikte, in denen sie sich gegenseitig befinden im 
Klaren, weshalb sie sich an die gegebenen Umstände, die Umgebung sowie an die 
Mitmenschen und ihr Verhalten anpassen und zum Teil sogar verändern, um es nicht nur 
ihnen selbst, sondern auch den anderen leichter zu machen. 

„Während der Wirtschaftsmittelschule habe ich mir oft Gedanken gemacht, ob ich mit 
meinem Namen überhaupt ein Praktikum finde.“ Ragavi Vaithilingam, 26

44



Kühn, Koschel 2017
den GmbH, Springer [Distributor], 2017.w

Literatur
Dudenredaktion 2010
Das Bedeutungswörterbuch, hrsg. von der Dudenredaktion, Mannheim: 
Dudenverlag, 2010. 

FIMM 2011
Forum für die Integration der Migrantinnen und Migranten, Migrantinnen 
und Migranten in der Schweiz. Ihre Leistungen, Errungenschaften und 
Bereicherungen für die Schweizer Gesellschaft, Schweiz: FIMM, 2011.

Gieler 2003
Wolfgang Gieler, Handbuch der Ausländer- und Zuwanderungspolitik. Von 
Afghanistan bis Zypern, Münster: Lit, 2003.

Kreuzer, Weiberg 2007
Peter Kreuzer, Mirijam Weiberg, Zwischen Bürgerkrieg und friedlicher 
Koexistenz. Interethnische Konfliktbearbeitung in den Philippinen, Sri Lanka 
und Malaysia, Bielefeld: transcript, 2007.

Lüthi 2005
Damaris Lüthi, Soziale Beziehungen und Werte im Exil bewahren. Tamilische 
Flüchtlinge aus Sri Lanka im Raum Bern, Bern: Institut für Ethnologie, 2005.

Mayring 2015
Philipp Mayring, Qualitative Inhaltsanalyse. Grundlagen und Techniken, 
Weinheim: Beltz Verlagsgruppe, 2015. 

McDowell 1996
Christopher McDoweill, A Tamil asylum diaspora. Sri Lankan migration, 
settlement and politics in Switzerland, Providence (R.I.) [etc.]: Berghahn Books, 
1996. 

MSF 2002
Medecins sans frontiers, Psychological trauma of the civil war in Sri Lanka, 
Geneva, 2002 (https://www.msf.org/psychological-trauma-civil-war-sri-lanka, 
17.05.2020).

Moret, Efionayi, Stants 2007
Joëlle Moret, Denise Efionayi, Fabienne Stants, Die srilankische Diaspora in der 
Schweiz, 2007.

45



Kühn, Koschel 2017
den GmbH, Springer [Distributor], 2017.w

Pinheiro-Fankhauser 2005
Marie-Anne Pinheiro-Fankhauser, „Tamilische Secondas und Secondos in der 
Schweiz“, in: Olympe, 22, 2005, 86-92. 

Reichertz 2016
Jo Reichertz, Qualitative und Interpretative Sozialforschung. Eine Einladung, 
Wiesbaden, Secaucu: Springer Vieweg, 2016.

Schweizerisches Rotes Kreuz 2018
Lebenssituation und Bedürfnisse der älteren tamilischen 
Migrationsbevölkerung in der Schweiz, 2018.

SEM 2020
Staatssekretariat für Migration, Sprache, Bern, 2020 (https://www.sem.admin.
ch/sem/de/home/themen/integration.html, 17.05.2020).

SEM 2019
Staatssekretariat für Migration, Sprache, Bern, 2015 (https://www.sem. admin.
ch/sem/de/home/themen/integration/themen/sprache.html, 22.04.2020).

Somalingam 2017
Thusinta Somalingam, Doing Diaspora. Ethnonationale Homogenisierung im 
transnationalen Bildungsraum der Tamil Diaspora, Wiesbaden, Germany: Sprin-
ger VS, 2017.

Vordermayer 2012
Verena Vordermayer, Identitätsfalle oder Weltbürgertum? Zur praktischen 
Grundlegung der Migranten-Identität, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-
schaften, 2012.

46



SCHLUSSFOLGERUNGEN 

Diese künstlerisch forschende Arbeit entstand in erster Linie aufgrund meiner persönlichen 
Erfahrung zur Thematik der Herkunft mit dem Ziel, die Fragen und Unsicherheiten, die 
durch die vermehrten Befragungen aufkamen untersuchen zu wollen. Mein Wunsch war 
es, am Ende eine für mich stimmige Antwort auf die Frage „Woher kommst Du wirklich?“ 
zu finden, weshalb nicht nur das von mir Erlebte in meiner Masterthesis verarbeitet 
wurde, sondern es wurde auch anderen der nötige Raum gegeben, um ihre Erfahrungen 
und Meinungen untereinander auszutauschen sowie voneinander lernen zu können. 
Denn meiner Meinung nach besteht bei vielen das Bedürfnis über solche Thematiken zu 
sprechen, die eine entscheidende Rolle im Leben jedes Menschen spielen, aber denen im 
Alltag jedoch kaum Beachtung geschenkt werden. Aus den Gesprächen hat sich ergeben, 
dass diese Überlegung auch bei den Teilnehmenden Zustimmung fand und sogar sehr 
geschätzt wurde, dass sie die Möglichkeit hatten, miteinander in einen Austausch zu 
treten. 

Die Gruppendiskussionen wurden absichtlich mit Tamilinnen und Tamilen srilankischer 
Herkunft aus drei verschiedenen Generationen durchgeführt, da ich der Meinung war, 
dass sich zwar die Frage nach der Herkunft nicht geändert hat, aber die Art und Weise, 
wie man sie auffasst und dementsprechend darauf antwortet, Unterschiede unter den 
Generationen aufweisen. Aus diesem Grund habe ich, bevor die Mini-Gruppengespräche 
durchgeführt wurden, für jede Generation eine Art These aufgestellt, die sich auf meine 
Erfahrungen und das Erlebte stützen. Allerdings hat sich durch die Diskussionen meine 
Sicht auf Vieles in Bezug zur Frage nach der Herkunft geändert, weshalb nicht nur die 
Teilnehmenden voneinander lernen konnten, auch ich, als moderierende Person habe 
viele wichtige Erkenntnisse aus den Gesprächen gewonnen, die mich teilweise in meinen 
Thesen unterstützen, aber sie wiederum auch widerlegen.

47



Was gibt es für mich als die Person, welche die Diskussionen organisiert und durchgeführt 
hat, schöneres als wenn die Teilnehmenden - ähnlich wie Vimal - die geführten Gespräche 
als eine Bereicherung ansehen, da sie ihnen andere Perspektiven zu dieser Thematik 
aufgezeigt haben. Diese Gespräche haben mir gezeigt, auf wie viele unterschiedliche 
Arten die Frage „Woher kommst Du wirklich?“ aufgefasst werden können und wie 
unterschiedlich entsprechend die Antworten ausfallen können. Dies hat dazu geführt, 
dass nicht nur die Teilnehmenden, sondern auch ich das Ganze von einer anderen 
Sichtweise betrachte.

Die Mini-Gruppen Gespräche haben mir gezeigt, dass die Frage nach der Herkunft nicht nur 
über die drei Generationen hinweg, sondern auch innerhalb der einzelnen Generationen 
selbst sehr unterschiedlich aufgefasst wird, was auf viele Faktoren zurückzuführen ist. 
Diejenigen aus der ersten Generation bezeichneten, anders als ich es mir vorgestellt 
hatte, Tamil als ihre Herkunft. Im Nachhinein kann ich hingegen nachvollziehen, warum 
sie die Sprache wie auch die Kultur als wichtiges Element zur Definition der Herkunft 
nannten. Denn anders als andere Angehörige eines Landes werden wir nicht ausgehend 
von der Bezeichnung des Herkunftslandes Tamilen genannt, sondern aufgrund der 
Sprache, die wir sprechen, weshalb sie als wichtiges Mittel zur Identifizierung wie auch 
Unterscheidung gilt. Nichtsdestotrotz, auch wenn bei ihnen im Inneren der Wunsch 
besteht, dass ihre Kultur, Tradition und Werte von den nächsten Generationen fortgeführt 
wird, zwingen sie diese ihren Kindern nicht auf, da sie sich selbst und ihre Einstellung 
zu einem gewissen Teil verändert und auch einiges übernommen haben, um sich an ihr 
Umfeld anzupassen.

Der zweiten Generation fällt diese Veränderung der Eltern auf und wird von ihnen sehr 
geschätzt, was womöglich der Grund ist, warum sie sich bemühen, beide Kulturen in ihr 
Leben zu vereinen. Denn dadurch, dass ihnen diese traditionellen Verhaltensnormen und 
Wertevorstellung nicht aufgedrängt werden und ihnen sogar die Freiheit gegeben wird, 
zwischen diesen zwei völlig unterschiedlichen Welten selbst entscheiden zu können, 
fühlen sie sich nicht gezwungen, nur eines davon wählen zu müssen. Im Gegenteil, sie 
empfinden es sogar als einen Vorteil mit einer doppelten Zugehörigkeit aufzuwachsen, da 
sie es als eine kulturelle Bereicherung ansehen, bei der sie mehrere Sprachen, Kulturen 
wie auch Traditionen lernen, wobei sie je nach Belieben einzelne Komponenten daraus 
nehmen und teilweise sogar miteinander verbinden können.
Auch die dritte Generation vertritt eine ähnliche Meinung und bezeichnen sich wie die 
vorgängige Generation als Schweizer und Tamil, trotz der Befürchtung, dass diese Aussage 
von den anderen nicht anerkannt wird, weil sie nicht ganz der Wahrheit entspricht.

Diese sehr intimen und persönlichen Gruppendiskussionen, in denen vieles miteinander 
geteilt wurde, haben mir über meine Erwartungen hinaus sehr wertvolle Erkenntnisse 

„Es wurde einige Punkte erwähnt, die für mich neu waren und die ich nie auf diese 
Weise betrachtet habe. Dieses Gespräch hat mir wie die Augen geöffnet, sodass ich 
ab jetzt auch vieles mehr hinterfragen werde.“ Vimal Nadarajah, 20

48



gebracht. Es ist vieles eine Ansichtssache, wie man die Frage „Woher kommst Du 
wirklich?“ auffasst und wie man sie daraufhin angeht. Auch wenn sich einige Fragende 
nicht mit der zuerst genannten Antwort zufrieden geben und weiter nachhacken, liegt 
es in der eigenen Hand des Gefragten, ob und wie darauf eingegangen wird. Mir wurde 
vor allem bewusst, dass nicht nur die Fragenden der Grund dafür sind, wie ich Fragen 
dieser Art auffasse, sondern auch ich trage eine gewisse Verantwortung an meiner 
Verunsicherung, da ich mir selbst nie sicher war, welches die richtige Antwort sein 
könnte. Mit den Gesprächen hat sich jedoch meine Einstellung wie auch die Antwort auf 
die Frage geändert. Wenn mich nächstes Mal jemand nach meiner Herkunft fragt, kann 
ich mich mit vollster Überzeugung als eine in der Schweiz geborene und aufgewachsene 
Tamilin bezeichnen. Auf diese Weise werden viele der im Kopf der fragenden Person 
entstandenen Unklarheiten beantwortet und gleichzeitig kann ich eine für mich stimmige 
Antwort geben, da es tatsächlich der Wahrheit entspricht. 

49



Thushany Iyampillai
Masterthesis

Master in Art Education

Theoriementorat: Priska Gisler
Praxismentorat: Andrea Wolfensberger

Hochschule der Künste Bern 2020


